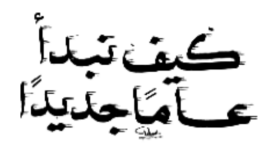
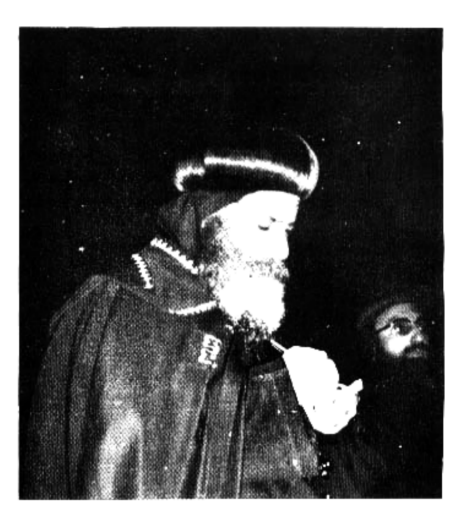


# البيابا شينويه الشالث



HOW TO START A NEW YEAR BY H. H. POPE SHENOUDA III

1st Print Dec. 1982 Cairo ا لطبعة الأولى ديمبر ١٩٨٢ القاحرة الكتاب : كيف نبدا عاماً جميداً . التؤمد : البابا شعوده الثالث . الطبعة : الأول ١٩٨٢ . الطبعة : الأنبا رويس بالعباسية . رقم الإبداع بدار الكنب ١٩٨٢/٥٩١٩ .



البابا مشنوده الثائث

#### مقدمسة

فی کیل سنمة کانت تمو علینا ، کنا نجتمع معاً ، لنتأمل کیف یجب آن نبداً هذه السنة بدیة روحیة سلیمة...

ويهذا وجدنا أنفست أمام محاضرات عديدة، بعضها ألقيت في بداية العام السيلادى، وبعضها أنفيت في بداية العام القبطى، سواء في القاهرة أو في الإسكندرية، وقد رأينا أن ننتق للقارىء العزيز بعضاً من هذه المحاضرات، مقدمين بها أمثلة من المشاعر التي ينبغي أن تجول في قلوبنا في بداية العام.

ومن أمشلة هذه المشاعر : محاسبة النفس ، والخروج منها إلى لوم النفس وتبكينها ، لنصل إلى النوية، وليكون لنا فلب جديد وروح جديدة بعمل الله فينا.

فعن محاسبة النفس ، قدمنا لك موجزاً من محاضرتين في آخر عام ١٩٧٤ . القيت إحداهما في القاهرة والأخرى في الإسكندرية .

وعن لوم النفس قدمنا كك محاضرة أكتيت بالقاهرة في ١٩٧٣/١٣/٢٩ . . أما محاضرة « قلباً جديداً وروحاً جديدة » فكانت يوم ١٩٧٦/١٢/٣٤ .

ورأينا أن نقدم في العام الجديد محاضرة عنوانها بشرى مفرحة .

إذ لا ينبغى أن يكون الحديث كله عن النوبة ، وإنما يحسن أن تكون للناس ق بعداية النعام روح النفرج والإستنبشار يعمل الله فيه . وقد ألقيت هذه المحاضرة في الكاندرائية الكبرى بالعباسية مساء الجمعة ١٩٧٣/١٢/٣١ .

## ثم قدمنا لك محاضرة أخرى عن الوقت وأهميته ...

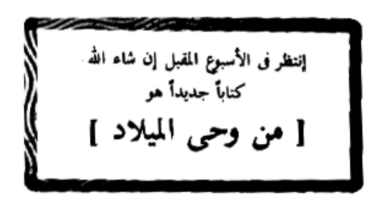
حتى يحرص الإنسبان في العام الجديد على كل دفيقة من وقته ليستغلها في الخير والبيناء والعمل الروحي، ولا يسمح أن تضيع حياته هياء، إنما يكون العام الجديد بالنسبة إليه عاماً مثمراً. وقد أنقيت هذه المحاضرة يوم ١٩٧٠/١٢/٣١، مع محاضرة أخرى بنفس العنوان في ١٩٧٧/٢/٢٠.

ومن ثمرة هذه انحاضرات السبع ، صدر هذا الكتاب ,

شنوده الثالث

#### فهرست

| مفعة |   |  |  |   |  |   |   |    |  |  |  |  |  |  |        |   |        |  |  |      |  |   |  |  |    |  |      |    |    |    |   |    |     |     |   |    |     |    |    |     |    |   |   |
|------|---|--|--|---|--|---|---|----|--|--|--|--|--|--|--------|---|--------|--|--|------|--|---|--|--|----|--|------|----|----|----|---|----|-----|-----|---|----|-----|----|----|-----|----|---|---|
| 0    |   |  |  | • |  |   |   |    |  |  |  |  |  |  |        |   | <br>   |  |  | <br> |  | • |  |  | ٠. |  | -    |    |    |    |   |    | ٠,  |     |   |    |     | ٠. |    | ;   | a. | i | • |
| ٧    |   |  |  |   |  |   |   |    |  |  |  |  |  |  |        |   |        |  |  |      |  |   |  |  |    |  |      |    |    |    |   |    |     | _   | • |    |     |    |    |     |    |   |   |
| ۱۲   | • |  |  |   |  |   |   |    |  |  |  |  |  |  |        |   | ٠.     |  |  |      |  |   |  |  |    |  |      | ٠. |    |    |   |    |     |     |   | U  | نہ  | ď  | ۱, | لوم | -  | , | • |
| 14   | • |  |  |   |  | • | • | ٠. |  |  |  |  |  |  | <br>٠. |   | <br>٠. |  |  |      |  |   |  |  |    |  | i    | į  | ġ. | Į, | - | ١. | - 1 | IJ, | , | ŧ, | ىيا | •  | ι  | فلب | -  | ۲ | • |
| ٤١   |   |  |  |   |  |   |   |    |  |  |  |  |  |  | <br>   | • |        |  |  |      |  |   |  |  |    |  |      | ٠. |    |    |   |    |     |     | 4 | ٠, | 'n  | c  | ر2 | بث  | -  | 1 | ļ |
| ٥٧   |   |  |  |   |  |   |   |    |  |  |  |  |  |  | <br>   |   |        |  |  |      |  |   |  |  |    |  | <br> |    |    |    |   |    |     |     |   |    |     | ٥  | ند | JI  |    |   | , |





عَدْ مُحَاصَرَتِينَ ؛ إحداهما في القَامَدَائِيَّة ، لكبرى في المقاهرة الجلة ٧٥ (١٩١١٠ ساء والسَّائِية في الكنيسة ، لمرضية بالاسكندييِّ ساء بوحد ١٩٧١ (١٩٧١

## ياسم الآب والإبن والروح القدس ـ إله واحد آمين

نحن الآن في آخر العام ، ونر بد أن نبدأ عاماً جديداً .

ما تنزان أمامننا بنضمة أيام ، نريد أن تحتم بها عامنا هذا ، الذي إن لم نكن قد جعلنا سيرته صافحة ، فعلي الأقل: ليتنا ننتهي هن هذا العام بنهاية صالحة .

فكيف إذن ننهي عامنا هذاء ونبدأ آخر؟

# يحتاج كل منا إلى جلسة هادئة مع نفسه .

ما أكثر ما ينشغل انتاس بحفلات رأس السنة و برابحها والإعداد لها، بحيث يكونون في مشخولية وزحام، وفي لقاءات واهتمامات، لا تعطيم فرصة على الإطلاق للجنوس مع أتفسهم. وربا في هذه البرامج يسمعون محاضرات عن أهمية الجلوس مع النفس، دون أن يكون لهم وقت للجنوس مع النفس، أما أنتم فليتكم تجدون وقتاً أو ترتبون وقداً، في خلوة وهدوء، تنفردون فيه بأنفسكم.

#### تفتشون هذه النفس ، وتفحصونها ، هي وظروفها كلها .

تكون جلسة حساب ، وربما جنسة عتاب ، أو جلسة عقاب ...

وتكون جلسة تخطيط للمستقبل ، تفكير فيا يجب أن تكونوا عليه في العام القبل ، في جو من البصلاة ، وعرض الأمر على الله ، لكى تأخذوا منه معونة وإرشاداً ... جلسة بيشاقش فيها الإنسان كل علاقاته ، سواء مع نفسه أو مع الآخر بن أو مع الله ، بكل صواحة ووضوح .

## ويحاول أن بخرج من كل هذا بخطة جديدة للعام الجديد .

خطة عمل ، أو خطة عملية ، ومنهج حياة... كما حدث للإبن الضال : إذ جنس إلى نفسه ، وفحص حالته ، وخرج بقرار حاسم لما ينبغي عليه أن يعمله .

أقبول هذا ، لأن كثيراً من الناس يعيشونُ في دوامة ، لا يعرفون فيها كيف بسيرون أو إلى أبين يسميمرون ، يسملمهم الأمس إلى اليوم ، و يسلمهم اليوم إلى غد ، وهم في: متاهة الأمسى واليوم والغد ، لا يعرفون إجابة من يقول لهم : إلى أبن؟

# أناس بعيشون في غيبوبة عن روحياتهم وأبديتهم إ

وخط سيبرهم ليس واضحاً أمامهم . وربما يهتمون بتفاصيل كثيرة ودقيقة . ولكن الهندف تباته من أساسهم . والحيوط التي تشدهم إلى واقعهم هي خيوط قوية ، كأنها سلاسل لا يستفكون منها . لذلك هم في حاجة إلى جلسة هادئة مع النفس ، يفحصون فيها كل شيء ، بكل تدقيق و بكل صراحة ، و يصلون إلى حلّ ...

إنى أصبحب من أشخاص يأخذون عطلات من أعمالهم لأسباب كثيرة، ربما لزيارة أو مقابلة أو تسفر أو رحلة، أو تجرد الراحة أو الترقيه عن النفس... بينها لم أسمع عن أحمد أنه أخذ عطلة من عمله، لكى يجلس مع نفسه و يفحصها ... ! ولكى يحاسبها على عام طويل : ماذا فعلت قيه مما يرضى الله، وماذا فعلت مما ينضبه ؟

#### إن بداية عام هي مناسبة هامة غاسبة النفس.

كشيرون من الروحيين يحاسبون النفسهم في مناسبات معينة: قبل الإعتراف والتناول مثلاً ، أو في نهاية كل يوم ، أو بعد عمل معين يُعتاج إلى فعص من الضمير. أما جلسة الإنسان في نهاية العام ، فهي حساب إجالي أو حساب عام ، يتناول فيه الجهاة كلها .

#### ربما يفحص الخطابا المتكررة والمسيطرة ف حبائه .

الخطايا التي تنكاد تنكون هندهمراً ثابتاً في اعترافاته ، ونقطة ضعف مستمرة في حياته . ويضحص ما هي أسبابها ودوافعها ، وكيف يمكن أن يتخلص من هذه الأسباب ، وكيف يحيا بلا عثرة . إن الله عليه العمل الأكبر في تخليصه ، ولكن لا شك أن هناك هملاً من جانبه كإنسان لا بد أن يصله ، ليكون في شركة مع الله .

#### وقد يفحص الإنسان صفاته الشخصية الق بتميز بها .

وضافا يشيخي أن يتخبر من هذه الصفات أو يستبدل بغيره ؟ وهل نحولت بعض الخطايا إلى عادات له ، أو إلى طباع أو صفات ثابتة ... كإنسان مثلاً ، أصبحت في صفاته حساسية زائدة نحو كرامته ، فهو بغضب بسرعة و يثور بسرعة لأى سبب يحس أنه يحس هذه الكرامة ... وصار هذا طبعاً فيه ، أو صفة ثابتة ... وهو عتاج أن يغير هذا الطبع ، ويسبر واسع الصدر لطبفاً وعتملاً ... هنا الطبع ، ويُشخف كلها ، وليس جرد حادثة عارضة من قصص غضبه ...

ليت جنستك مع نفسك تكون مرآة روحية لك ...

المعطيك صورة صادقة عن نفسك ، صورة طبيعية تماماً بغير رتوش، بغير دفاع ، بغير تبراير ، بغير مجاملة الذات ، بغير تدكيل للذات .

إنـك قد تتأثر إذا كشفك إنسان وأظهر لك حقيقتك ، التى قد يجرحك معرفة الناس غـا . ولكـن لا تـكـون فى مثل هذا التأثر، إذا ما كشفت نفسك ينفسك ، لكى تعرفها فـتـصـلـحها . ولكى تكشف أمراضها فتعالجها . لذلك فلنكن جلسنك مع نفسك ، مثل أشعة تعلى صورة حقيقة للداخل ، وتكشف ما يوجد فيه .

## لتكن جلستك مع نفسك ، جلسة ضمير نزيه ...

أو جلسة قاض عادل ، يحكم بالحق ، جلسة صريحة ، حاسمة ، وحازمة .
وحاسب نفسك في صراحة ، على كل شيء : خطايا الفكر ، خطايا القلب والرغبات والمشاعر ، خطايا اللسان ، خطايا الجسد ، خطاياك من جهة نفسك ومن جهة الآخر بن ... علاقتك مع الله ، وتقصيراتك في الوسائط الروحية ... الحطايا الخاصة بوجوب النمو : هل أنت تنمو روحياً أم حياتك وافغة ؟ لا تترك شيئاً في حياتك دون أن تكشفه لتمرف ، فتتخذ موقفاً تجاهد ...

#### إجلس إلى نفسك لتفيمها ، ونعيد تشكيلها من جديد .

إهتم بروحك ، وراجع حياتك كنها . لا نقل « هكذا هي طباعي » أو « هكذا هي طباعي » أو « هكذا هي طبيعتي » . كلا . فالذي بحتاج فيك إن تغير ، ينبغي أن يتغير ، وليست طباعك شهيئاً ثنابتاً ، فكما إكتسبتها بمكن أن تكتسب عكسها . أما طبيعتك فهي صورة الله ومثاله ، وكل ما فيبك من أخطاء ، عبارة عن أشهاء عارضة ، فارجع إلى صورتك الإلهية ، فهي طبيعتك الحقيقية .

إمسك شخصيتك ، وأعد تشكيلها من جديد ، في هذه الجلسة المصيرية التي تجلسها مع نفسك . والصفات الجديدة التي تلزمك ، إبحث كيف تقتنيها ، ولويتداريب تنصب عليها إرادتك ، وتصارع فيها مع الله ليمينك .

## وليكن العام الجديد ، عاماً جديداً في كل شيء .

إحرص في جلستك مع نفسك ، التي تجلس فيها مع الله ، أن تخرج منها وقد تغير فيمك كال مما يجب تغييره من أخطاء ونقائص . تخرج منها بخط سيزجديد في الحياة ، و بـطـباع جديدة ، يحس بها كل من يختلط بك .

# وحاول أن نوجه كل طافاتك توجيهاً سليماً...

فشلاً توجد فى داخل نفسك طاقة غصيبة ، يكن أن توجهها تحو نفسك فى الخطائها ، ويكن أن توجهها نحو الناس. فاحرص أن يكون توجيهها سليماً ، بعيداً عن الذائبة ، خالصاً من أجل الله ، و بأسلوب روحى لا الخطاء فيه .

وفى داخلك أيضاً توجد طاقة حب ، حاول أن تجعلها نسير بتوجيه سليم ، فتكون لك أولاً ، وللمخبر ثنافيماً ، وللناس فى نطاق حب الله وحب الحبر. وإحرص فى جلستك مع تفسك أن تجعل هذه الطاقة لا تنحرف ، ولا تجعل جباً على حساب حب ...

كذلك كل مواهبك التي منحك الله إياها ، فلتكن موجهة توجيهاً سليماً لله والخبر. كالذكاء مثلاً ، هو موهبة من الله . لا تتخذه للإضوار بغيرك ، أو للفخر والكبرياء ، أو لجرد الإنتصار في الجدل والمناقشة ، أو لتنفيذ رغبانك الخاطئة .

# وليكن العام الجديد عاماً منتصراً في حيانك ...

إستعرض في جلستك مع نفسك النواحي التي تنهزم فيها روحياً. وقل لنفسك ينبغي أن أحيبا حبياة النصرة، فلا أنهزم في كذا وكذا، بن يقودني الرب في موكب نصرته، و يعطرني الوعود التي وعد بها الغالبين ( رؤ ٣٠٣).

لبكن عاماً فيه نمو روحي ، وتقدم وصعود إلى فوق...

# ولذلك فرر في جلستك ، أن تبعد عن العثرات ...

وكل إنسان له فى حياته ما يعثره شخصياً ، فافحص ما هى عثرانك ، وابعد عنها «إن كانت بدك البنى تعثرك ، «إن كانت بدك البنى تعثرك ، «إن كانت بدك البنى تعثرك ، فاقطعها والقها عنك ... » (مت ٥ : ٣٠ ، ٣٠) . إلى هذا الحدة ير بدنا الرب أن تبعد عن العثرات ، إحرص أيضاً أنك عن العثرات ، إحرص أيضاً أنك لا تكون عثرة تغيرك ... وتذكر قول الرب :

# أذكر من أبن سقطت ، وتب ( رؤ ۲ : ۵ ) .

وفی ذکك لا تصاهل مطلقاً ، ولا تسامح نفسك ولا تدنلها . وإن احتاج القيام س سقطتك، أن تؤدب نفسك وتعاقبها حتى لا تعود إلى أخطائها ، فكن شديداً فى تأديبك للنفسك . وخمذ حمق الله كاملاً منها ، لأنه يتبغى أن تحب الله أكثر من نفسك . لأنه قال : من ضبيع نبفسه من أجى يجدها (مت ١٠: ٣٩) وقال إنه من أجله ينبغى أن نهفض حتى نفسك (الو1: ٣٦). فبذلك تحفظها لحياة أبدية...

حاسب نفسك وبكنها . ولكن إحترس من شبطان البأس ...

كن حكيماً في عاسبتك لنفسك ، وحكيماً في تبكيتها وتأديبها . وإن وجدت في عاسبتك لنفسك أن الكآبة القاتلة ستملك عليك ، وتدفعك إلى اليأس ، تذكر حبناً: أمراحم الله ، ووعوده ، وتحويله الخطاة إلى قديسين ... حيناة يمتلىء قلبك بالفرح الروحاني ، كما قال الرمول : «فرحين في الرجاء» ((رو١٢ : ١٢) ) .

ونى جـلـــتك مع نفسك ، لا تركز فقط على النوبة ، إنما تذكر أبضاً أنه مطلوب منا القداسة والكمال ، فقد أوصانا الكناب قائلاً :

#### كونوا فديسين ... كونوا كاملين ...

« نظیر القدوس الذی دعاکم کونوا أنتم أیضاً قدیسین ... لأنه مکتوب: کونوا قدیسین لأنی أنا قدوس» ( ۱ بسط ۱: ۲۱۰، ۱۹). وقال الرب أیضاً «فکونوا أنتم کاملین، کیا أن آباکم الذی فی السموات هو کامل» (مت ۱: ۱۸).

إن الشوية هي مجرد الخطوة الأولى إلى الله . وهنك خطوات أخرى كثيرة بعدها ، لنصل إلى حياة الكمال . فيجب ألا نركز على النوبة وحدها ، وإلاً كان جهادنا كله في التخصص من السبيات ، دون أن ننتفل عملياً إلى الايجابيات ...

#### إن نرك الخطية هو نقطة الإبتداء وعمل المبندئين ...

فعلا نشف إذن عشد هذه النقطة ، وإنم - نتجاوزها سائر بن نحو القدامة . أما إن كشا لم نبصس بعد إلى عمل المبتدئين هذا ، فنحن إذن لسنا أعضاء فى جسد الرب كما أراد لنا أن نكون... إن كنا ما نزال بنع ونقوم ، و بعد أن نقوم ، نقع مرة أخرى ، فنحن لم نصل إلى التوبة بعد . لا با أخوتى لا يجوز أن نسير الأمور هكذا...

#### لا يجوز أن نقضى حياتنا في مرحلة النوبة ...

البيس من صالحنا أن نقضى عمرنا كنه ، صراعاً ضد اختلية ، وجهاداً الوصول إلى الشوية . إنما عسيسنا أن المسرع في الطبر بين للنصل إلى الله ، ونتمتع بعشرة الملائكة والقديسين... وندو في درجات القداسة وفي طريق الكمال .

وليكن هذا العام هباركاً عليكم ... يعطيكم الرب نعمة فيه ، توصلكم إليه ،



- لعرفة حقيقة النفس ...
- نكى لا مشاوم الاحرب ...
- النقية النفس وإصلاحها...
- المساعدة على الإعتراف ..
- للتوبة ونوال المغفرة ٠٠٠
- للحصول، على الاتضاع ..
- ككسب فضيلة الدموع ..
- للصلح والسلام مع الناس.
- للخـــوالروحى ...

مَا مَرَةَ ا لَقِينَ فَي الْكَانِدَ لِمُنْهِ ، لَكِيرِق مِسادَ الْجِعَةِ ١٩٧٧/١٥ (١٩٧٢

# ياسم الآب والإين والروح القدس ، الإله الواحد آمين

هوذا نحن على أبواب عام جديد ، ومن المعروف أن كل إنسان يحب أن يبدأ عامه الجديد بالتوبة والنفاوة ، وطبعاً يبدأه بالإعتراف ، وهذا الأمر يحتاج منه إلى جلسة مع نفسه لكى يحاسبها وينومها على أخطائها .

لذلك أحب أن أقول لكم كلمة مختصرة عن قضيلة لوم النفس.

لأن الذي ليست له فضيلة لوم النفس ، لا يعرف أن بجلس مع نفسه . وإن جلس مع نفسه لا يستفيد .

ومادام لا يسوم نـقـــه ، إذن فـسـوف لا يعترف بخطاياه ، وبالتالى موف لا يـتـوب، و يـظـل الـعام الجديد كسابقه، بنفس أخطائه! للـلك أود أن أكلمكم عن أهمية لوم النفس ، وعن الفضائل التي يحصل عليها الإنسان من نومه لنفسه.



## الذي يلوم نفسه ، يستطيع أن يعرف حفيقة نفسه ...

كتبر من الناس نفوسهم مغلفة بالتبريرات والأعذار والفهم الخاطىء. وهم لا يلومون أنفسهم، لأتهم يدللون أنفسهم، ويعذرون أنفسهم في كل شيء، إنهم لا ينفسهم في كل شيء، إنهم لا ينفسهم في الضحون إضحافاً أن بأتوا باللاغة على أنفسهم، لذلك لا يعرفون حفيقة دوانهم، وقد تبقى ذات كل منهم جينة في عينيه، على لرغم من كل نقائصها!

مثل هذا الإنسان ، الذي لا يلوم نفسه ، وبالنالي لا يعرف حقيقة نفسه ، هو محتاج أن يأتيه اللوم من الخارج .

وقد فيعل الله أهيذ امنع داود ، حييها أرسل إلى ناثان ، لينومه وايعوفه كم هو غطىء ، وايقنعه أن يقول الاأخطأت إلى الرب» (٢صم ١٢: ١٣).

وَقَ مَـرَةَ أَخَـرَى ، لَم يَـكَنَ دَاوَدَ بِلَوْمِ نَفَـنَهُ أَيْضًا ، فأَرْسَلُ لَهُ اللهُ أَبِيجَايِنَ لَتَعَرَفَهُ مَـقَـدُ رَ الحُنطَا أَـنَـدُنَ كَانَ هُـو مَـزْمَـماً أَنْ يَشْمَ فَيْهِ ، لكن تَمْنَعُهُ عَنْ ذَلْكَ ، وفعلاً إستنجاب داود وقبال لها «اسبارك عقلك، ومباركة أنت، لأتك منعتني اليوم عن إتبان الدماء وانتقام يدى نفسى» ( الصبر ٢٥ : ٣٣ ).

إذن إن كان الإنسان لا يلوم نفسه على أخطائه ، بعد فعلها ، أو على أخطائه التى هو مزمع أن يضعلها ، فقد يرسل له الله عن يلومه ، كما أرسل أبيجايل وكما أرسل نائان ، ولكن الأفضل أن يكون الفلب من الداخل سليماً ، فبلوم الإنسان نفسه ، ولذلك قال الفديس مقاريوس الكبير؛

# أحكم يا أخى على نفسك ، قبل أن بحكوا علبك .

إن حكمت على تنفسك ، فإنك موف تعرف حقيقتها وكم هي خاطئة . وإن عرفت حقيقة نفسك ، فإنك سوف تدينها وتحكم عديها . هذه توصل إلى تعد...

کل (نسان لم یحکم علی تنفسه ، ولم یلم نفسه ، هو (نسان لم یعوف نفسه بعد: لم یقحصها ، لم یحاسبها ، لم یکن صریحاً معها .

هناك فائدة أخرى للوم النفس ، وهي :



إن اللذى يسلوم نفسه ، يـــ ان بها وابتقوعها . وفي خجله من أخطائها ، لا ينظر إنى خطابا غيره . وفي ذلك قال القديسون :

# الذي ينشغل بخطاياه ، لا يكون له وقت يدين فيه خطايا أخيه .

إن استطاع أن يبصر الخشبة التي في عينه، يخجل من النحدث عن القذى التي في عبن أخليه ... وإنجا كيلما تحدث عن غيره، يقول : هذا أفضل، وهذا أبر مني . ومهما كانت خطايا قلان، فإن خطاياي أنا أكثر وأبشع...

أما الشخص البارق عيني نفسه ، فإنه يجيس وينوم الآخرين|

#### وربما في تقائصه وعبوبه ، بأني باللائمة على غيره .

فإذا أخطأ يأتي باللائمة على الناس ، وعلى الظروف ، وعلى لبيئة ...

على الشاس الذين أوقعوه في الخطيئة ، كما حدث لآدم إذ أنصق السبب في خطيئته بحواء... وقد يلصق الإنسان السبب ، بالظروف المحيطة ، كما برر إيليا عروبه بنفوله لمرب «قتلوا أنبياءك بالسيف... وهم يطلبون نفسي ليأخذوها » ( ١٩مل ١٩ :  16)... وقد ينصق السبب بالبيئة، كما حدث أن أبانا إبراهيم قال عن زوجته ساره إنها أخته! ثم حاول أن يغطى ذلك بقوله «إلى قلت: ليس في هذا الموضع خوف الله البتة، فيقتلونني الأجل إمرأق» (تك ٢٠: ١١).

ولـو كـان إبراهيم يلوم نفسه ما قال هذا , وكذلك لو كان أبونا آدم يلوم نفسه ، ما لام حواء ، ولو كان إيليا النبي بلوم نفسه ، ما لام الظروف إ

#### ولكن الإنسان بلوم غيره ويدينه ، لكي يبرر نفسه .

لأنه لا يتربيد أن يبلوم نبغيسه ، ولا يتربيد أن يلومه الناس ، فيلصق خطيئته بغيره ، ليخرج هو بريئاً...!

کشیرون یخسمون آیدیهم بالماء ، کها فعل بیلاطس وقال « آنا بریء ...» «بریء من دم هذا البار» . أتری استطاع ذلك الماء أن ببریء بیلاطس؟! خبر للإنسان أن بلوم نفسه ، من أن ببرر نفسه .

#### والذي يلوم نفسه ، يعرف ضعفه ، فيعذر غيره ولا يدينه .

كما حدث الشديس موسى الأسود ، الذي رفض أن يدين راهباً عنطناً عُقد له جسم لإدانته ، حل هذا القديس عنى ظهره كيساً ممنوهاً بالرمل ومثقوباً . ونا شلل في ذلك قال «هذه خطاياي وراء ظهري نجري ، وقد جشت لإدانة خطايا أخى ... » !

الذي يلوم نفسه ، إن شش عن خطابا شخص آخر ، يقول لسائله : إسأتني عن خطاياى أنا . أما ذلك الإنسبان فيهيز أبير منى . أخاطىء هو؟ لسبت أعلم (يوه : ٢٠) .

الذي يلوم نفسه ، لا يقسو في الحكم على خطايا الآخرين ، كما فعل القريسيون الذين طلبوا رجم المرأة الخاطئة ، فغال لهم السيد المسيح :

## من كان منكم بلا خطية ، فليقذفها أولاً بحجر ( يو ٨ : ٧ ) .

ذلك لأن الذي يتقذف بالحجارة . إنها يظن في نفسه أنه بلا خطية ، أو على الأقل يكون في ذلك الحين ناسياً خطاياه ، وليس في وضع من بلوم نفسه . أما الذي يلوم نفسه ، فإنه يقول في فكره «من أنا حتى أنوم الناس؟ أنا الذي قعلت كذا وكذا... الأولى بي أن أصمت مادام الله قد سترفى ... ترى لو سمح الله أن أنكشف ، أكنت أستطع أن أنكلم .

# هذا شعور من يضع خطيئته أمامه في كل حين ( مز ٥٠ ) .

ولكن للأسف فإن كثيرين ، من أجل راحة نفسية زائفة ، أو من أجل كبرياء داخلية وجحد باطل، وليس من أجل أبديتهم ، لا يحبون أن يتذكروا خطاياهم ، ولا أن يلوموا أنفسهم ، كما لا يقبلون أن يأتيهم اللوم من آخرين ! ... يحبون أن ينسوا خطاياهم ، وفي نفس الوقت يذكرون خطايا الناس ... ! وما الفائدة لهم من كل هذا ، سواء في الساء أو على الأرض ؟! لا شيء . حقاً ما أجل قول القليسين !

إن دِنَا أَنفسنا ، رضى الديان عنا .

من فوائد لوم النفس أيضاً : إصلاح الذات وتنقيتها .



الذي يلوم نفسه ، يكون مستعدأ لإصلاح ذاته .

ما دمت أعرف أن هذه خطية ، يكون عندى إذن إستعداد لكى أتركها ، ولكن كيف يمكن لإنسان أن يترك شيئاً ، مادام لا يلوم نفسه إطلاقاً على عسم ١٤ إذن أوم النفس يسبق بلا شك تنقبة النفس من أخطائها . هو خطوة أونى إلى التوابة .

# أما تبرير الذات ، فهو شبطان بلنهم التوبة ويفترسها .

إن وجد الشبطان إنساناً بنوم نفسه ، ويريد أن يترك الخطية و بنوب ، يحاول الشبطان أن يخرجه من هذا النطاق الروحى ، ويقول له : لا نظب نفسك بلا داع . الشبطان أن يخرجه من هذا النطاق الروحى ، ويقول له : لا نظب نفسك بلا داع . في أى شيء أخطأت ؟ إن النوقف كان طبعباً جداً . لك عدرك في هذا الأمر . والمسؤلية تقع على فلان وفلان . أو أن الظروف كانت ضاغطة . والضغوط الخارجية إضطرتك إلى هذا . والشاس مقدرون هذه الظروف ، والرب يقدرها . فلا تحزن نفسك بلا سبب ... إ

هذا هو کلام انشیطان ، أسلوب تبریر الذات ، أما انفدیسوں فیقولون : فی کل ضیقة تحدث لك ، فل هذا بسبب خطایای .

إنىك الن تخسر شبيثاً إذا أمت نفسك . بل إن هذا يقودن إلى انتوبة إن كنت مخطئاً ، وينميك روحياً إن كنت بريثاً . ف إحمدي السوات زار الغيميس البنايا تتوفيلس جيس نشريا ، والنقي بأب الرهبان الستوحديين في هذا الجيل، وسأله كأب عن أعلم الفضائل التي أنشنوها طول ذلك الزمان في الوحدة، فأجاب الفديس أب رهباك نشريا :

صدفني بـا أبي لا يوجد أفضل من أن يرجع الإنسان باللائمة على نفسه في كل شيء ...

فالدة أخرى لنوم النفس ، وهي أنه يساعد على الإعتراف :

# DIED GETTELLE

ما هو الإعتراف في معناه الروحي ؟ الإعتراف هو أن بدين الإنسان نفسه ...

يعين الإسسان نشسه أمام الله . في سقع الأب الكاهن، لينال المغفرة . فإن كان الإنسان لا ينوم نفسه . كيف سيعترف إذاد وكيف يبال الغفرة؟

خطرة الأول هي بلا شك ، أن يدين نف فها بينه وبين نفسه ، في داخل قلبه وداخر فكره . حينذ يكنه أن يعترف بهذه الخطية أمام الله في صلواته ، ثم يمكنه أن يعترف به أمام الكاهن ... أما الذي يفقد اخطوة الأول ، التي هي لوم النفس ، فمن الطبيعي أنه سيفقد بافي الخطوات ...

ولىقلك ، فالذى لا يئوم نفسه ، لا يعترف ... عن الأقل لا يعترف بالنقط التى لا يسلوم مفسسه صبيها... وقد يجسس مع أب لاعترف وتتاً طويلاً ، ومع ذلك لا يعترف... وكيف ذلك ؟

# بعض الناس تتحول إعترافاتهم إلى شكوى ، ضد غيرهم !

هم بشكون ظروفهم ، في البيت ، أو في العمل ، أو في الكنيسة... مثل زوجة تجيس مع الأب الكاهن لتعترف ، فتحكى سود معامنة زوجها لها . فتعترف بخطابه زوجها ، ونيس بخطاباها هي . أو تعترف بشاكل ومناعب نحيط يها . أما تفسها فلا تقول عنها شيئاً ، لأنها لم تجيس أولاً كي تلوم نفسها قبل الإعتراف!

وهناك من في اعترافه ، يدين أب الإعتراف نفسه !

ينفون له : إنت ينا أبانا مقصر في حتى ، لا تعتقدني ، لا نهتم بي ، لا تعطيفي

نداریت روحیه، لا تحل مشاکل، لا نتابع حیانی الروحیه، لا تصبی من أحبی لأن خطایای ومشاکل مازالت کرا هی باقیه ... أنت یا أبی لا نسأل عنی ... !

فهل هذا يمكن أن نسميه إعترافاً؟! حيث ينسى الإنسان نفسه ونقائصها، ولا يبلوم تنفسه... ببل يجعل سبب ضعفاته، عدم إهتمام أب الإعتراف به.. فيلوم أب الإعتراف، بدلاً من أن يلوم نفسه...

ثم بعد ذلك يطلب تحليلاً ... ! تحليلاً عن ماذا ؟!

إننا نريد أن تبدأوا هذا العام بالإعتراف السليم .

بىلموم النفس أمام الله ، في إقتناع كامل بكل أخطالها ونقائصها ، ويدون تقديم أعـقار أو تـبـر برات للتخفيف من ثقل خطاياها ... ولا نقف أمام الله لنشكو غيرنا ، إنما لنشكو أنفسنا التي تعدت كثيراً على وصاياه ...

لذلك إجلسوا إلى أنفسكم وحاسبوها ، وفتشوا على نقائصكم .

حاولوا أن تبصروا كل ما فيكم من عبوب ، لكى تستطيعوا أن تتخصوا مها وتشتقوا... فالجلوس مع النقس هو تمهيد ثلوم النفس، وثوم النفس هو تمهيد للإعتراف والتوبة، وهذا ما تريد أن نبدأ به عامنا الجديد...

نلوم أنفسنا أمام ذواتنا ، وأمام الله ، وأمام الأب الكاهن ...

وهكذا نوم النفس يقودنا إلى المغفرة . وهذه فائدة أخرى .

# ٥ يغود إلى المغرّة

ما الذي يغفره لك الله 1 هو ما تعترف بأنك أخطأت فيد .

أما الذي تقول إنك لم تخطىء فيه ، طبيعي إنك لا تطلب عنه مغفرة ، وبالنالي لا تنال مغفرة عنه إن كان في واقعه خطأ .

إن كنت تعرف أنك مريض ، فسوف نسعى إلى تطبيب لكى تشنى... وأما إن أصررت على أنك سليم وصحيح ، فحيننة سنسمع قول الرب :

لا يحتاج الأصحاء إلى طبيب ، بل المُرضَى ( مت ٩ : ١٢ ) .

إن العشار الذي لام نفسه وقال « إنى خاطىء » إستحق أن يخرج من الهيكل مبرراً، بعكس الفريسي الذي لم يجد شيئاً يلوم عليه نفسه فغال: أشكرك بارب إني أنست مثل سائر الناس الظالمين الخاطفين الزناه (أو١١:١٨).

# حقاً ما الذي بمكن أن يغفره الله لهذا الفريسي ( البار ) ؟!

أية خطيئة يغفرها لهذا البار في عيني نفسه ، الذي لم يعوض خطيئة واحدة أمام الله طائباً عنها مغفرة... لو كان خاطئاً مثل العشار، لكان بطلب الرحمة مثنه، ولكنه ينفسخر قائلاً إنني ٥ لست مثل هذا العشار». لم يعترف مخطايا تحتاج إلى غفران، ولم يطلب غفراناً، فأبعد نفسه عن المغفرة وعن التبرير بدم المسيح.

كذلك لم يقل الكتاب إن الله قد برر الإين الأكبر ، الذي هو أيضاً لم يجد شيئاً يسوم عسبه نفسه ، بل أكثر من هذا غضب وأنق النوم على أنب وعلى أبيه فقال له «أن أخدمك سنين هذا عددها ، وقبط لم أخالف وصيتك ، وجدياً لم تعطني قط الأخرج مع أصدقائي ...» (نوها : ٢٩) ،

#### حقاً أبة مغفرة تعطى لمن يقول : فط لم أخالف وصبتك.

ونشس هذا الإبن لم يطلب مغفرة ، لأنه لم يجد في تصرفاته خطأ واحداً بحتاج إلى مغفرة !!

أما أخبوه الأصغر فقد تبيرر لأنه لام نفسه وقال لأبيه « أخطأت إلى السهاء وقدامك . ولست مستحفاً أن أدعى لك إبتأ... » .

إذن إن كنيت لا تدين نشسك فأنيت تبدو باراً في عيني نفسك، بيها السيد المسيح قد قال:

> مًا جنَّت لأدعو أبراراً ، بل خطاة إلى النوبة ( مت ٩ : ١٣ ) . وبهذا تكون خارج نطاق المسيح ، ولم يأت لأجلك .

إنه جاء من أجل الخنفاة . جاء يطلب ويختص ما قد هلك ( او ۱۹ : ۱۰ ) . جاء من أجل المرضى ليشفيهم . جاء ليبشر النكسرى القنوب ...

قبهال أنت من هؤلاء ؟ إنك تكون منهم في حالة ما تلوم نفسك وتدينها . أما إن كنت ترى نفسك بارأ ومحفأ ولا عبب فبك ...

#### فكأنك تقول: لا شأن لى بدم المسيح وكفارته.

إن دم المسيح هو نحو اخطابها. إعترف إذن بخطابات ، لكي يكون لك نصيب فيه، ولكني يشضح عليك بزوفاه فتظهر، وتنال المغفرة. لماذا تبعد نفسك عن دم المسيح وفاعيته ؟! على أننى أقول لكم في هذا المجال ملاحظة مؤلمة وهي :

كثيرون بقولون إنهم خطاة . وداخلهم لا يعترف بهذا .

ونحن لا نقصد أن بلوم الإنسان نفسه ملامة باطلة زائفة .

قهذه الملامة الشكلية الباطنة ، هي غير مقبولة أمام قاحص الفنوب والكلي... إنحا حيية المقبول لذك أن تسنوم تفسك ، نقصد أن تكون مقتدماً في أعماقك إقتناعاً كاملاً مأنك عظيء . وهذا اللوم الحقيق لمنفس هو الذي به تستحق المغفرة...

توم النفس بفود إلى المغفرة . ويقود إيضاً إلى لاتضاع ...

# 24049134

المذى يلوم نفسه ، يصل إلى الإنضاع وانسحاق القلب، ولا يكون كبيراً أو بارًا في عيني نفسه ، لأنه بلومه لنفسه يدرك نقائصه وضعفاته .

الشخص المنضع ، بانضاعه يصل إلى لوم النفس .

والذي بلوم نفسه ، يصل بذلك إني الإنضاع .

كل واحدةً من هاتين توصل إلى الأخرى ، لأنها مترابطتان . إن بدأت بأى منها ، يكن أن تصل إلى الأخرى . وكل واحدة منها ، نكن الأخرى في داخلها .

إذ كييف يمكن لإنسبان أن يستفخ ، أو يفتخر بنفسه ، أو يكون دارً في نظر تفسه ، بينها أخطاؤه ماثلة أمام عينيه 12 يتذكرها فتنحتي نفسه في داخمه ...

والمنضع الذي يلوم نفسه ، لا شك يشفق على غيره .

إنه يدرك تساماً ضعف النفس البشرية أمام هجمات الشيطان وحيله ودهائه وإغراءاته، لذنك فإنه يعذر كل من يسقط، ولا يقسو عليه مطفأ في أحكامه. متذكراً قول القديس بولسي الرسول:

« أذكروا المفيدين ، كأنكم مفيدون معهم » .

« واذكروا المذلين كأنكم أنتم أيضاً في الجسد » ( عب ١٣ : ٣ ) .

من أجمل الأسور في الحبياة الروحية ، أنك تكول شديداً على نفسك، تنومها في كال خنطأ . وعلى النعكس من الناحية الأخرى، تكون شعوقاً على الخطائين، تحاول أن تعذرهم بقدر ما تستطيع...

وكيا بغود لوم النفس إلى الإنضاع، يقود أيضاً إلى الدموع...

# ۷) بقول إلى الدموع

الدّى يستذكر خطاباه ، ويحزن عليها ، ويسكت نفسه عليها ، يؤهل لموهبة النموع ، والدموع تنفس نفسه من كل خطبة ، وتجعله منسحق القلف ، قريباً إلى الله .

أما الذي لا ينوم نفسه ، فعيداه باستمرار جافتان ، مع قسوة في الفلب...

الدرأة الحناطشة ، في تذكرها لخنطاياها ، بللت قدمي الرب بدموعها في بيت النعريسي . وكانت دموعها مقبولة أمام الله ، فنالت المفقرة ... ونحن نتذكر دموع هذه المرأة في صلاة نصف اللبل ، فينصرخ القلب قائلاً «إعطني بارب ينابيع دموع كثيرة ، كما أعطيت في الفديم لممرأة الخاطئة ...» (لو٧: ٢٨) .

من فوائد لوم الشفس ، أنه يؤدي إلى الشوية ، وإلى الإقضاع والإنسحاق والدموع . كذلك هو يؤدي إلى الصلح والسلام مع الناس .

# الصلح والسلام مع الناس

الذي ينوم نفسه يمكنه أن يعيش في سلام د ثم مع الناس .

حنى إن حدث خلاف ، فبلوم النفس يسهل أن يتم الصلح .

إن الخصومة تشتد ، حينا يصر كل من الطرفين على مؤقفه ، و يبور نفسه مدعياً أن الحق في جانبه ، وأن الجانب الآخر هو الخطىء . أما إن سلك أحدهما باتضاع ، وأتى بالملامة على نفسه في هذه الخصومة ، حينئذ ما أسهل أن يتم الصلح ... فالخصم لا يحتمل أن يسمع منك عبارة :

« حقك على . أو أنا غلطان » .

أو فنولك له « أنا آسف جداً ، لأنى آلمتك أو أحزنتك » ... وكما قال الحكيم

أنَّ « الجُواب اللين يصرف الغضب» ( أم 10 ; 1) .

إن كشيراً من المذين بعاتبونك ، أو غانبية الذين يعاتبونك ، أو كل الذين يعانبونك ، إنما يتريدون أن يسمعوا منك كلمة واحدة ، تلوم بها نقسك ، وتعطيهم الحق ، فينهى الوضوع عند هذا الحد ، وإلا ...

# فإن تبرير النفس يقود إلى العناد. والعناد يشعل الخصومات.

إن الذي يشوم نفسه ، لا يعاند ، ولا يقاوم ، ولا يخاصم ، ولا يجادل كثيراً ، ولا يبود على الكلمة بمشتها أو بما هو أقسى ... إنما يسلك مسالماً للناس ، مراضياً لخصمه مادام معه في الطريق ... (مت ه : ٢٠) .

إن شبطان الغضب ، وشبطان الخصومة ، وشبطان انعناد ، وشبطان الكبرياء ، كل أولئك يقفون في حيرة كل احيرة أمام الشخص الذي عنده فضيئة لوم النفس ، لا يعرفون كيف ينتصرون عيه . بن هم بصرون على أسنائهم في غيظ ، مهزومين أسام هذا الذي لا يبرر نفسه أبدأ ، ولا يغضب من أحد ، ولا يحاصم ولا يصبح ، و سالجواب البين والكلمة النظيبة ، وجلب الملامة على نفسه ، يحل كل خصومة ، ويصرف كل غضومة ،

# إنه بعيش وديعاً هادناً مسالماً ، يحبه الكل ...

فهو لا ينازع أحداً , ولا يسمح انصه أن يغضب من أحد , مهها كان الحق في جانسه ، لأنه ينوم نفسه قائلاً ; إن غضبت من هذا الإنسان وثرت عليه ، كون قد فخامت فضيطة الوداعة ، وفقدت فضيلة الإحتمال ، وفقات فضيلة الحب وقضيلة السلام مع الناس ... وأكون يهدا مخطلاً ...

وهكـذا يـلوم نفسه لا على أخطاء إرتكبها ، إنما على أخطاء بحذر نفسه من الوقوع فيها...

وبها بكواد حرائصاً ومحترساً ، ونتظام نضبه حو الكمال.

وهذه فالده أخرى من فواند لوم النفس فإنه (



سبه السندس بساعد عني التقارع في الحياة الروحية . لأن كل شيء يلوم الإنسان

انفسه عليه ، يجاول أن يتخلص منه ، وايتنق منه ، وهكذا يتقدم في حياته الروحية واينمو.

# كذلك يلوم نفسه في فضائله ، مقارناً إباها بمسنويات أعلى .

كل قضيلة بمارسها ، بدلاً من أن يفتخر بها ، و يعطى بحالاً لشيفان انجد الساطن أن يختطفها منه ... نراه يقارن حالته بما وصن إليه القديسون في هذه الفضيئة ، فيرى أنه لا شيء إلى جوارهم ، وأن كل ما قعله نافه و بسيط ، ولا يفاس بشلك القسم العالية ... فيلوم نفسه و يدفعها ،في قدام نحو الكال ، فينمو ... وهكذا كان يضعن القديس بولس الرسول إذ يقول : ليس إنى قد نلت أو صرت كاملاً . ولكتى أسعى لعل أدرك ... أبها الأخوة أنا لبت أحسب نفسى أنى قد أدركت ، ولكتى أفعل شيئاً واحداً ... ونسأله ما هو؟ فيجيب :

#### أنسى ما هو وراء ، وأمتد إلى ما هو قدام ( في ٣ : ١٣ ، ١٣ ) .

لا يقصد أنه ينسسى الخطايا التي في الماضي ، فقد كان يذكر دانماً أنه كان مضطهداً للكنيسة... إنما هو ينسى كل الفضائل التي أتقلها من قبل ، لكى يمتد إن ما هو قدام ، ساعياً نحو الغرض ، وفي كل فضائله كان يلوم نفسه بعيارة «الست أحسب نفسي أنى قد أدركت».

#### هذا السبب ، كان القديسون بعترفون بأنه خطاة .

وهذه حقيقة واضحة ندركها كليا تأمننا في بستان الرهبان ، أو سير القديسين ، أو صير القديسين ، أو صير القديسين ، أو صدات خطاياهم ... وسأل أنضحنا ماذا كانت خطايا القديسين ، وهم في ذلك السمو؟ إنها ليست فقط خطايا الماضي التي غضرها الرب لهم ... إنها بالأكثر ، خلوهم إلى الفارق الكبير الذي بينهم وبين الكال المطلوب ، فيقول كل منهم مع الرسول :

# لست أحسب نفسي أني فد أدركت ( في ٣ : ١٣ ) .

وهكذا بلوم النفس على حالتها ، كان الفديسون تبتدون نحو الكمال ...

أما الذي لا ينوم نفسه ، أو يرضى بجائته التي هو فيها ، فإنه قد يعيش جامداً ، مجمعداً في الوضع الذي هو فيه ، لا يتحرك منه إلى فنام ... لا يفكر في وضع أقضل ، ولا يسعى إلى درجة أعل ، لأنة راضٍ عن نفسه بها قد وصل إليه ... ! مثل الذي استقر على مجموعة من النزامير يصليها، وانتهى به الأمر عند هذا الحد، دون أن يشكر في إضافية شبىء، ودون أن يفكر في عمق الصلاة، وحرارتها، وما بمشرج بها من حب وإيمان وانتضاع... والإمتداد إنى مستوى أعلى يعمق صلته بالله أكثر...!

# ليستنبئ نىآخرهدًا العام

تجلّس إلى ذواتمنا ، وتفكر في خطابانا ، ونلوم أنفسنا على عيوبنا ونقالصنا ، ونقارن ما وصننا إليه بالمستويات العليا التي وصل إليها القديسون... ولا نعذر أنفسنا ميها كنانيت النظروف ، يبل نبعد عن تبرير اللمات ، لأن هذا لا يرضى الله ، ولا ينفينا ، ولا بفودنا إلى النوبة...

وفي كل ذلك نربط لوم النفس بفضيمة هامة جداً وهي:

# ١٠ الحكمة واللقراز

ينبغى أن برتبط لوم النفس بالحكمة والإفراز .

قبلاً يكون مجرد لوم فناهري بعيد عن لإقتناع الداخل، لأن هذه الفضيلة ليست مجرد فضيلة لسان، إنما هي فضيلة قلب.

كذَّلك يشبخي ألا يفودنا لوم النفس إلى اليأس والنعب النفسي، إنها في كلَّ الومنا الأنفات تحرص على هذا:

أن يكون نوم النفس ، تمزوجاً بالرجاء ...

تبلوم أنفسنا على أخطائها ، ونحن مملوهون رجاء في التخلص من هذه الأخطاء . ونبلوم أنفسنا على ضعفها ، ولنا مل، الرجاء في قوة الله العاملة معنا اللهيئة لضعفنا ... ونبلوم أنفسنا على ضعف مستونا ، وكن في رجاء الانتبذ إلى قدام » . نقول الانست أحسب أتى قد أدركت » ، وفي فنا أيضاً عبارة الرسول الاولكني أسعى نحو الغرض . أسعى لعلى أدرك » . نلوم أنصنا الأننا معضا . ولكن يقول كل منا :

أستطيع كل شيء في المسيح الذي يفويني ( في ؛ : ١٣ ) .

إذن قبف في ختام هذا العام لكي تعد خطاباك أمام الله ، وتبكت نفسك عليها أسامه، وتطلب عنها مغفرة... وفي ليلة رأس السنة، وكلها نقول (يارب ارحم) عدداً من السرات... في كل مرة أذكر خطبة من خطاياك، في تدم عليها، طالباً الرحمة من الله كما طلبها العشار فتبرر.

قبل ذلك في السحاق قلب وليس في روتينية أو شكلية . واذكر العبارة التي قالها القديس الأنبا أنطونيوس الكبير:

اَنَ ذَكَرَنَا خَطَاءِهَا ، ينساها لنا الله وإن نسينا خطايانا ، بذكرها لنا الله

أذكرها جَيِماً إذن ، واطاب من الله قوة ، حتى تنتصر غلبها في المستقبل.

وفي ومك تنفسك أذكر أبضاً إحسانات الله إليك ، واشكره ...

# وابدالعام بالتشكق

جيرد أن الله أعطاك ماماً جديداً . أمر يستحق أن تشكره عليه ، لأنه أعطاك فرصة للنوية ، أو لتحسين مستواك الرجحي والإهتمام بأبديتك .

# في بداية العام أيضاً ، أذكر إحسانات الله إليك .

تذكرها جميعاً واحدة فواحدة ، وانسكر الله عليها ، واذكر مزمور الشكو (منز۱۰۳) الذي قال فيه داود السبي «باركس با نفسي الرب، ولا تنسى كل إحساداته» ، ونامل أيضاً في عبارات صلاة الشكر...

ولا تشكير مقط على إحسانات الله إليك في العام الناضي ، إنها أيضاً في كل أدم حياتك . وكذلك إحساباته إلى أحيائك (") له المجد إلى الأبد آمين .



<sup>(</sup>١) نؤخل حدث في هذه النظفة إلى كتاب سيصدر عن حياة الشكر .

# قلبا مبيؤوروما ميرة

.. إنه عمل إلهى ...

.. حياة جديية ...

.. كيف يميث إلتغيير؟.

.. صراع مع الل ...

.. تعميم بلارجعت ...

الفيت هذه المحاضرة في إن عام ١٩٧٧ مالكًا مَدَالِمَة إلكبرى

باسم الآب و لابن و نروح القدس ، الإنه الواحد آمين أهنئكم بيداية سنة جديدة . وأحب أن أفول لكم : نر يد أن تكون هذه السنةِ الجديدة ، جديدة في كل شيء .

جَديدة في الحياة ، في الأسلوب ، في السيرة ، في الطباع ...

يستسعر فهما كان منا ، أن حياته قد تغيرت حفأ إلى أفضل ، وكما قال الرسول « الأشهاء العنيمة فد مصت ، عوذ الكن قد صار جديداً ٧ (٣ُكوه(١٧٠).

هـــك أشحاص يعترفون , و بتناؤلون , و يقرأون الكناب , و يواظبون على حضور الكنيسة والإحتماعات ، روحية , ويارسون كنيراً من وسائط النعمة ...

#### وبع كل هذه الممارسات الروحية، ضعفاتهم ونفائصهم هي هي .

مازالت لهم نفس الطباع ، ونفس العبوب ، ونفس الشخصية ... لم يتغير في حب تهم شيء . تراهم اليوم كيا هم بالأمس ... لا فارق! وفي السنة الجديدة كيا في السنة الماضية ... لا تغير!

الإعشراف عندهم هو تصفية حساب قديم ، لبيدأ حساب جديد ، بنفس النوع، وبنفس الأخطاء، وبنفس العيوب والنقائص والسقوط !

وعمل لا مسكر قيمة الأسوار الكنسية وفاعليه ، لمن بسلك فيها نظريفة روحية مسميسة . فسيلا شلك الإعتراف له عمله ، وانتناول له فاهنيته ، وحضور الكنيسة له تأثيره . ولكن هؤلاء الأشخاص لم يأخذوا القوة الموجودة في الأسرار ، إنما رأوها ، وحازو انقاسها ... !

ونحن تبريد أن نستخل هذا النعام الجديد ، لتعمل فيه عملاً لأجل الرب. ويعمل الرب فيه عملاً لأجدار ونقول فيه ;

كني يارب علبنا السنوات الفديمة التي أكلها الجراد .

تكنى السبع سنوات العجاف التي مرت عليدا، بلا تسر.

ولا داعى لأن تستمر الضعفات القديمة ...

تر بد أن تبدأ معك عهداً جديداً وحياة جديدة , نفرح بك وبسكناك في قعوبنا , وتجدد مثل النسر شبابنا , فيهتف كل منا ; إمنحني بهجة خلاصك ... قلباً نفياً أخعق فئي يا الله , وروحاً مستقيماً جدد في أحشاني ( سرء ه ) .



. وأربعه بهذه المتناسسة أن أقرأ معكم بعض آيات هامة حداً في هد المصابخ من سفر حزفيان النبي .

ولاحظوا في هذه الآيات ، أن الرب بحدثنا عن الدور الذي يقوم به هو من أجلنا ، وليس عن عملنا نحن .

إنه يقول : أرش عبيكم عاداً طاهراً ، فتطهرون من كل فواسانكم . ومن كل أصناءكم أطهركم...

وأعطيكم قلباً جديداً . وأحمل روحاً جديدة في داخلكم

وأنزع قس الحجر من خمكم ، وأعطيكم قلب لحيم

وأجعل روحي في داخلكو

وأجعلكم تستكون في فوالضي ، وعفظون أحكامي وتعملون بها

... وتكونون لى شعـاً ، وأنا أكون لكم إلماً

وخنصكم من كل نجاساتكم ...

( جرفنان ۲۹ : ۲۹ : ۲۹ )

إذن الله نفسه ، هو الذي سيعمل فينا هذا النغير ...

هو الذي سينزع القلب الحجرى ، وهو الذي سيعطى القلب الجديد ، وهو الذي سليسكن روحه التفدوس في فشوينا ، وهو الذي سيطهرن من نجاساتنا ، وغلصه مها... كل ذلك عبارة عن عمل إلهي هو...

حقاً إنها فشوه في الحياة ، إن كان كل عمل التوبة في نظرنا ، هو عمل ذراعنا البشرى الذي فتكل عليه !

ويقف الأمر عند هذا الحد ... إ

وهكذا كلّت وضعفت وانهارت كل أذرعتنا البشرية . ولم يتعير فيها شيء ، ولم انكمال البطريق... ونسبيدا قول سرب لسا «انبعالوا إلى با جميع المنعمين وانتفسى الأحمال، وأنا أريحكم» (مت ٢٨:١١).

أنا أريحكم . أخلصكم من كل نجاسةكم . أنزع مكم قلب الحجر. وأعطيكم

قالمها جديداً وروحاً جديدة. وأسكن في قلوبكم... إنه عمل إلهي: إن تركنموه. وعدمدتم على سواعدكم البشرية، سنظنون كما أنتر... متعبين، وثقيل الأهمال...

الذلك حسنةً قال مار السحق عن عمل الله في اكتوبة :

 الذي بظن أن هناك طريقاً آخر للنوبة غير الصلاة ، هو مخدوع من أشباطين »...

لا شبك أن عدونا قبوى ... طبح كشير بين جرحى ، وكن فتلاء أفويه، (أم ٣٦:٧)... ولكين الله أقبوى من عدونا هذا . وهو قادر أن يغلبه فينا ، ويخصنا من كل تحاساتنا ، إن كمد نلجأ إلى معونته الإلهية .

#### لذلك فلنمسك بالرب في بداية هذا العام الجديد ...

فسك به من أعماقنا ، ونفوف له : أنت لا تقبل بارب مطلقاً ، أن يكون العام اجديد بنخس ضمفات وسقطات العام اناضى ، مستحيل بارب أن ترضى بهذا . مستحيل إذان فاعصنا فوة لكي ننتصر بها ...

إنها سننمسك بمواعيدك أنى ذكرتها في سفر حزقيال النبيء

لفد وعدتنا . وأنت أمين في موحيدك . حقق وعودك لنا ...

قلت أننا على فم عبدك حزفيال « أعطيكم قلباً جديداً » . فأين هو هذا الفلب الجديد؟

وقلت (1 أنزع منكم قلب الحجر 1 . وللآن لم ينتزع . فاعمل يارب عملاً . نفذ وعودك . فتّح هذه الأرض . وكما فلت في الفديم ليكن نور، فكان نور، ورأيت النور أنه حسن . في أيضاً هذه العبارة مرة أخرى .

« أرزا رازب رحمتك ، واعطك خلاصك » ( عز ٥٠ : ٧ ) .

أعطنا هذا القلب الجديد ، واعطنا تجديد أذهاننا ( رو ١٣ : ٢ ) .



ما أكثر الذين ساروا مع الرب ، وأعطاهم أسياء جديدة ، وكان ذلك رمزاً للحياة الجديدة ، التي عاشوها معه ... إبرام : أعطاء الرب إسماً جديداً هو إبر هيم ، وساراى ( أعطاها الرب إسمأ جديداً هو ساره ،

وشاول الطرسوسي : صار له إسم جديد هر بولس ،

وسمعاناً : صار إسمه الجديد هو بطرس .

ولاوى : أعطاء الرب إسمأ جديداً هو متى .

وكان كل ذلك رمزاً لمعياة لجديدة التي عاشها كل هؤلاء الفديسين مع الرب. وكان الإسم لجديد يذگرهم بها.

#### مثلها نرسم كاهنأ ، ونعطيه إسمأ جديداً في الكهنوت .

لكى بشعر أنه دخل ق حياة جديدة مكرسة نارب ، غير حياته الأولى ، وأنه تنال نعسة جديدة لم تكن عنده ، وأخذ سطاناً جديداً لم يكن له . وصارت نه مسئونيات جديدة قد وضعت على عائقه ... بل حتى شكله يتغير من الخارج ، وملابسه نتغير ، ويشعر أن شبئاً جديداً قد دخل في حياته ... جعل هذه الحياة تتغير في طابعها ومسئولياتها ...

#### وأنت في السنة الجديدة ، هل تشعر بتغيير في حياتك؟

لا تجعل هذه السنة تمرعيك ، وكل ما فيها من التغير هو بعض التفاصيل السسيطة... لا ، فالكتاب لم يقل تفاصيل ، وإنما قال « أنزع قلب الحجر ، وأعطيكم قلباً جديداً... » .

#### والسيد المسيح بشرح لنا طبيعة هذا التغيير، فيقول:

 « ليس أحد يبعل رقعة من قطعة جديدة على ثوب عنيق . لأن المن يأخذ من الثوب ، فيصير الخرق أردأ» .

« ولا يجمعون خرأ جديدة في زفاق عنيقة . اللا تنشق الزفاق ، فالخمر تنصب، والزفاق تشلف . بل يجملون خرأ جديدة في زفاقي جديدة ، فشحفظ جميعاً » (من ١٧٠١٦:٩) .

#### إذن لا نضع رفعة جديدة على ثوب عنيق ...

أى لا تكون كل الجدة في هذه السنة ، أن يضع تصرفاً روحياً ، أو تدر بها روحياً ، أو سلوكاً جديداً في نقطة ما ... كل ذلك على تفس النفسية ونمس الطباع ، ونفس الشقائص والضحفات . ويبدو هذا التصرف من كرفعة جديدة على ثوب عتيق... المطلوب إذن، هو أن يتغير الثوب كله.

# تخلع النوب العتيق ، الذي هو فلبك الحالى بكل أخطائه ...

قىلمىك الحنائى مىن محبة الله ، الحنائى من النقاوة والطهارة ، بل الحنائى حتى من غنافية الله ، إذ تسكن، عبة العالم ... هذا الفلب كله ، يجب أن ينزع من داخلك ، ويمل محله قلب جديد . كما نقول في صدواتنا ، ونحن نصل المزمور الحمسين :

#### « قَلْبًا نَفْبًا ، إَخْلَقَ فَيْ بَا الله » .

ما معنى كدمة إخلق ؟ ولماذا لم تقل رمم هذا القلب ، أو أصلحه ، أو جمَّله ؟ لمَاذَا نَقُولُ «قللها أَخلق في يا الله ، وروحاً مستقيماً جدده في أحشائي »؟ النيس المعنى هو أننا نر بد شيئاً جديداً ... وليس مجرد رقعة من سلوك معين توضع إلى حوار طباعنا الحالية الخاطئة ؟!

# إنها عملية تجديد مستمرة نطلبها في حياتنا كل يوم ...

تجدید الصبحة نأخذه فی المعمودیة (غل ۳: ۲۷) ، ( رو ۱: ۳، ۵). أما غبدید الصبحة، وتجدید الذهن (رو ۱: ۳) فنأخذه فی التوبة باستمرار. فنقون «روحاً مستقبحاً جدده فی أحشائی» (مز ۱۰)، و برد علینا «بجدد مثل النسر شبابك» (مر ۱۰۳)،

إنها علملية تجديد مستنصرة ، بعمها الرب في حياتنا ، ونطبها كل يوم في مزاميرنا . ونيست بجرد حادثة عارضة تذكرها في تاريخ معين .

إنه تجديد يشمل الفلب كله ، والحياة كلها ...

## ومن الأمثلة التي تناسبنا هنا : مثال الفحمة والجمرة :

تصور مثلاً قطعة سوداء من تفحم ، كل من ينمسها يتسخ منها . هذه الفحمة دخشت في انجمرة (الشوريا) ، وتحولت من فحمة إلى جرة ... أخذت حرارة أم تكن قيما . وأخذت ضياء ولهيباً وإشراقاً لم يكن لها ، بل حتى لونها الأسود صار يحمر و يشرهج . و بعد أن كانت وهي فحمة توسخ كل من ينمسها ، أصبحت وهي جرة تطه .

مشال ذالك ما قيل من أن واحداً من السارافيم ، لما سمع أشعباء يقول « و يل ن قيد همكنت ، لأني إنسان نجس الشفتين...» ، أخذ جرة من عن المذبح ، ومش بها فيم أشعباء ، وقال له «هذه قد مست شفتيك ، فانتزع إثمت » (أش ٦ : ٧)... لأن النار تطهر كل شيء ... النار التي ترمز إلى روح الله .

# فهل أنت في حبائك فحمة أم جمرة ؟

هل دخيل في طبيعتك شيء جديد ، بعمل روح الله النارى فيك ؟ هل في هذا البعام الجديد، وضعك الله في مجمرته المقدسة، وأصبحت تخرج منك رائحة بخور ؟ هل تحس مكنى الله فيك و وعمل الله فيك ؟

#### إن لم يعمل الله فيك ، فباطل كل ما تعمله .

لا بد أن بسكن النور فيك ، فلا نعود بعد ظلمة . ولا بد أن يسكن الحق فيك ، فلا تكون باطلاً . لا بد أن تسكن فيك الحرارة ، فلا تكون بارداً ولا فاتراً وهذه السكني تغيّر حياتك كلها ...



كيف بدخل هذا التغيير إلى حياتك ؟

إنك لن تنغير بحق ، إلا إذا دخلت محبة الله إلى فلبك .

إسأل مفسك بصراحة : ما مر عدم الثبات في حياتك ؟ ناذا تقوم وتسقط . وتعلمو ونهبط ؟ ما السبب ؟ ما هي منككك لحقيقية في حياتك الروحية؟ إن منككك هي يكل صراحة :

# إنك تريد أن تحب الله ، مع بفاء محبة العالم في فلبك .

فَأَنْتُ تَعْبُ النَّعَالُمِ ، وَلَكَ فَيهُ شهوات تعرفها . غير أَنْكَ ـ من أَجِلَ اللهُ ـ تَعَاوَلُ أَنْ تَشَاوِمُ هَذَهِ الشهوات ... تقاومها من جهة الفعل ، مع يقالها من جهة الحب . في قلبك إثنان لا واحد . يتطبق عليك قول أحد الأدباء :

« وكينت خيلال ذلك ، أصبارع نفسي وأجاهد ، حتى كأنني إثنال في واحد : هذا يدفعني . وذاك بمنعني » ...

#### مشكلتك إذن ، هي هذه الثنائية التي تعيشها .

هذا الصرع الذي فيك بين عبية الله وعبية العالم ، بين الخير والشر، البر والفساد، الحلال والحرام. ذلك لأن محبة الله لم تستقر بعد في قلبك.

# لا تنمسك إذن بالتفاصيل ، وتنرك هذا الجوهر، أعنى محبة الله .

صارع مع الله في بداية هذا العام ، وقل له :

« أريد بنارب أن أحبث . أريد أن محببتك تسكن في قلبي . أنا محتاج أن أحب اخبر والقداسة ، أن أحب الفضيلة والحق».

« لا أريد أن أضع أمامي الخير كوصية ، وإنما كحب ... » .

لا أريد أن يكون الخير وصية ، أكافح نفسى لكى أصل إليها . إنما أريد أن يكون الخبر حياً ، أنمنع به ...

أريد أن تكون وصيتك عبوبة لدى . أجد فيها لذة . أذوفها فنشيع نفسى ... مشلها قال داود النبى «باسمك أرفع بدى ، فتشبع نفسى كها من لحم ودسم» (مز ٦٢) ، «محبوب هو إسمك بارب ، فهه طول النهار تلاوق » (مز ١١٩) ، «أحببت وصاياك أكثر من الجوهر الكثير النمن » (مز ١١٩) ، «وجدت كلامك كالشهد فأكلته ... أحل من العسل والشهد في في » (مز ١١٩) .

هذا هو الأساس المتين ، الذي نبني عليه حياتك الروحية ...

# من الصعب ومن المؤلم ، أن نكون حياتك صراعاً منواصلاً :

فيام وسقوط ، توبة ورجوع ، حياة مع الله وحياة مع العامُ 1

إذن قبق وقبل له : إنزع مني ينارب هذه الشنهوات الساطنة. إنزعها أنت بنعمتك , يقونك الإلهية , بفعل روحك القدوس...

#### إنزع مني محبة العالم . إنزع مني القلب الحجر .

أنـا أضـعف مـن أن أقـوم , وقـد دلـت الخبرة على سقوطى فى كل حرب مهما كـانـت بسبطة , ليست لدى أبة قوة , ولــت مــنطيعاً أن أعتمد عبى نفسى , فادخل أنـت إلى حيانى وانقذفى , إننى مثل إنسان مهدد بالموت ، فاذا أفعل؟

## إنني أمسك بفرون المذبح ، في مدينة الملجأ ، لأجد حياة .

لأننى المو تتركبت قبرون المذبع ، أقاد إلى انفتل ، ولا قوة لى ... إن فلبي الذى يحسك ، أو الذي بمر بند أن يحببك ، لا تنزال فيه عبة الخطية . لا تزال فيه الشهوة الفلانية تنجم . وها أن قد أمسكت بك ... ولن أتركك حتى أنمنع بالآبة الفائلة : أبيّض أكثر من النلج .

ومنى أبيتش أكثر من الثلج ؟ عندما تغلبلى أنت ... إدن « إنضح على بزوداك فأظهر . واغلبنى فأبيض أكثر من الثلج (مزءه).

نعم هذا الذي نقوله في الكنيسة ، في صلوات القداس الإنمي :

# « طَهْر نفوستا ، وأجسادنا ، وأرواحنا » .

أنت الذي تطهرها ، لأنها لا يمكن أن تطهر بدونك ... أنت الذي ستطهر فينا المنفس والجسمة والروح . أنت الذي ستنزع هذه النفس انساقطة الحاطئة الملوثة . وتعطيما بدلاً منها نفساً جديدة ... تعطينا روحاً جديدة ، وقلياً جديداً ، وقرش علينا ماء طاهراً فلطهر ...

أنت ينارب منذ زمان ، رششت على ماء طاهراً فطهرت ، ثم رجعت فلوثت نفسى . لكن لم أملاً في قولك المعزى :

> من كل نجاسانكم ، ومن كل أصنامكم ، أطهركم وأعطيكم قلباً جديداً ، وأجعل روحاً جديدة في داخلكم تعم يا إخوقي ، ليتكم تحفظون هذه الآيات ، وتصارعون بها مع الله .



# لتكن هذه السنة الجديدة ، سنة صراع مع الله :

تسمسك بالرب ولا ترخه ( نش ۳ : ۴ ) . وقل له كيا قال أبوتا يعقوب : لن أتركك ... كن أتركك حتى تباركني ( تك ۳۲ : ۲۹ ) .

## ما معنی عبارة « لا أتركك » ؟

معشاها أن تكون طويل الروح في الصلاة . لا تمل بسوعة من الصبة، ولا تضجر، ولا تبيأس منها تأخر الرب عليك... بل إمسك بالرب بقوة... بدموع، بمطانيات، بايتهالات، بعجاجة، بصرع مع الله...

قبل له : أنا بارب عاجز عن مفاتلة الشيطان، الذي استطاع من قبل أن يسقط قديسين وأنبياء...

# لا تتركني أنا الإنسان النرابي ، لأفاتل شبطاناً هو روح وفار.

أليس الشيطان ملاكأ قد سقط . وقد قال الكتاب « الذي خلق ملائكته أرواحاً ، وخدامه نباراً تبلته » (مز ١٠٤: ٤). والشيطان وإن كان قد فقد قداسته ، إلا أنه لم يفقد طبيعته ، فازال روحاً وناراً ، بكل ما للملاك من قوة ، أمن أنا حتى أحاربه ؟!

إن كان القديس العظيم الألبا أنطونيوس ، قد قال الشباطين : « أنا أضعف من أن أقاتل أصغركم » ...

فين أنا حتى أدعى القوة ، وأقف وحدي لأقاتلهم؟!

بصراحة نامة أنا يارب لا أقدر ...

قاإن لم تدخيل بدك الإلهيمية الشنقة وتخلص ... إن لم يفعل روحك الفدوس في داخلي ... إن لم تسنوع مني قسلب الحجر، وتعطيني قلباً جديداً وروحاً جديدة... إن لم تنضع على بزوفاك فأطهر، وتغسلي فأبيض أكثر من اللج ...

# إِنْ لَمْ تَحْفَقُ مُواعِيدِكُ ، فَلَنْ أَتَرَكُكُ فَي هَذَهُ اللَّيْلَةُ ...

هكذا صارع مع الله . فكل الذين صارعو معه ، نالوا ما يطلبون . قل له : أنا كن أثركك يارب في هذا العام، دون أن أنال قوة أنتصر بها ، حتى لو تركتني أنت ، قلن أثركك أن . ون تخليت على ، فن أتخل عنك ...

قبل له : أننا واقبف لبك في هذه النبلة . لن أبرح منهرة رأس السنة، دؤن أن أشعر بتغيير في داخلي، وآخذ قلباً جديداً .

# إِنَّ لَمْ تَنْصَارِعَ مَعَ اللَّهُ ، لا يَشْعَرَ أَنْكَ جَادٌ فَى طَلَبْكُ .

هذه اللجاجة في الصلاة . هي التي تفتدر كثيرًا في فعها ...

أما أن تبيحث في بداية العام الجديد عن إرادنك وعن عزمتك، وتصدر فرارات من جهة ضعفاتك ولغائصك... فهذا كه أن يفلع في شيء، إن م يدخل الله معك ... فأكبر جهاد لك إذن تفتتح به هذا العام الجديد.. هو الصراع مع الله

# إن جاهدت مع الله ، لا تحتاج أن تجاهد مع نفسك .

لأنك في صراعتك مع الله ، سينتزع منك قلب الحجر، ويعطيك قلباً جديداً وروحاً جديداً.. وحينئل لا تحتاج أن تصارع ضد الفلب الحجر، إذ قد نزعه الرب منك وأراحك من مناعبه. وحمينئني يشعر قلبك الجديد بلذة الحياة الروحية , فتذوق الله , وتستطعمه ... وتحيا حياة حديدة...

#### لبتنا نأخذ الحياة الروحية بطريفة جدبة .

وطلباتمها إلى الله تكون طلبات جدية ... بإخاح شديد ، برغبة قلب ، بخرارة ، يعدموع ، بصلابة ، بشدة ، بطلب مستمر ... ونسك بالرب ونفول له « لن أطلقك » ... ونأخذ منه معونة ، ولنأخذ لنا مثالاً صلوات داود النبي :

#### كان لا ينرك الصلاة حتى بأخذ ، فيحول الطلبة إلى شكر .

كان يكلم الله بدالة , وفي أثناء الصلاة يشعر بالإستجابة , يشعر بالإبهان أن الله قد عمل معه عملاً ، وأنه قد أعطاء ما يريد , فيشكره وهو مازال يطنب .

النقاد جارب داود فی مزامیره کیف یصارع اللہ : بالمجاجة ، بالمودة ، بالإنتاع . جرب کیف یحلن قلب اللہ ، وکیف یعاتبہ فی دالة و یقول لد :

#### لماذا يارب نقف بعيداً ؟ لماذا تختفي في أزمنة الضيق ( مز ١٠ ) .

جرب داود کیف بحن فلب الله بمانندموع و یقول للرب (( فی کل لیمة أعوم سر بری ، و بد وعی أبل فراشی ( ( فر ؟ ) , و یقول له ﴿إنصت إلی دموعی » . إختبر أیضاً انتظاش مع الله , بانواع وطرفی شنی ...

#### نحن نحتاج في بداية العام الجديد أن نطلب معونة ...

إن كمان الإنسمان المذى تحارب حطية واحدة . يعتاج إلى معونة للتخمص من هذه الخطيمة ، فكم بالأولى أنا الذى تحاربنى خطابا عديدة . لذلك أنا يارب محتاج إلى شحنة قوية أكثر من جميع الناس ...

حسسن أن أنبيشيع النبي ، طلب اثنتين من روح إبليه ونيس واحدة (٢مل ٢: ٩). وأنا يارب مثله أرايد معونة مضاعفة:

معونة فخطى على السلبيات ، وأخرى نساعد على العمل الإيجابي .

الإنتصار على الخطية بحتاج بلا شك إلى معونة . وانسير في الطريق الروحى وفي عسمل البر بحتاج أيضاً إلى معونة... ونحن نطب الأمرين معاً في بداية العام الجديد . وإن أرادهما الله في عمل واحد من أعمال روحه الفدوس ، فليكن لذا كفولد... وماذا عن طعباتها أيضاً في العام الجديد ؟ لا شك تريد ثباتاً... نريد قبه تصميماً على الحياة مع الله، تصميماً بلا رجعة.



فلا تدخل إلى العام الجديد ، وعيناك لاصقنان بالعام القديم في كل شهواته وأخطائه وتقائصه . لا تكن مثل إمرأة لوط ، التي خرجت جسدياً من أرض سادوم ، وقد تركت قلها هناك ، وعيناها لا تزالان متجهتين نحو سادوم ... ولا تكل أبضاً مثل بني إسرائيل ، الذين عبروا البحر الأحر ، وحرجوا من أرض مصر ، ولكن عقلهم لا ينزال متعلقاً بقدور اللحم التي في مصر ، وبالبطيخ والكرات ... لكن أخرج من خطايا ذلك العام بغر رجعة .

وفى بـدايـة هذا العام الجديد ، إحتفط فى أذنيك وداخل قليك بالعيارة التى فالها الملاكان للوط وهم يخرجونه مع أسرته من سادوم :

« لا تقف في كل الدائرة . إهرب خيانك » ( نك ١٩ : ١٧ ) .

تعلم ، لا تنقيف في كيل الدائرة القديمة ، بكل ما تحوى من خطايا وعثرات. وبكيل ما فيها من ضعمات وسقطات. إهرب لحياتك. لا تنظر إلى الوراء، ولا تمس تجسأ... وقل للرب عن العام اللاضي كله:

هذا العام الماضي كله ، سأدفنه يارب عند مراحك الكتيرة ...

سأنقيه كله في لجة عبتك. سأتركه في المغسل الإلهي، حيث يغس الرب نفسي فتبيض أكثر من الثلج.

لمست أريد من ذلك العام شيئاً . أنا متنازل عنه كله . حتى إن كانت بى فيه قضيلة معينة ، فهذه أيضاً لا أريدها .

كل ما أريده يارب ، هو أن أبدأ معك من جديد ...

أريد أن أنسي ما هو وراء ، وحند إني قدام ( ق ٣ : ١٣ ) .

أربيد أن أبدأ معك بداية جديدة، كما بدأت بنعمتك مع نوح، بعد أن أزلت الماضي القديم كله، وغسلت الأرض من أدناسها...

هذا الماضي لقديم كنه ، أنا متنازل عنه . يكني اليوم شوه ( مت ٣ ) ٣٤ ) .

أما العام الجديد ، فأريد أن أبدأه بالرجاء .

رمما يحاريني استبيطان باليأس . ويفول أنت هو أنت ، في بدى، لا تخرج . ولن تستطيع أن تغيّر طباعث الفديمة أو تتخلص من نقائصك إ

النصم ، أن لا أفدر , ولكن الله يقدر , وأنا لى رجاء في الله , وفي عمله معي . وأنا نست وحدي في هذا العام اجديد , لأن الآب السماوي معي .

### سأبدأ هذا العام الجديد ، ومعى روح الله القدوس ...

ومعى نعمة ربنا يسوع السبح , ومعى معونة من اللاتكة ومن أرواح القديسين. ومن صلوات الكنيسة المنتصرة...

وسعى أبضاً وعود الله الصادفة, معى وعود الله المحب الرؤوف... والله أمين ق كل مواعيده، لا يرجع عن شيء منها...

#### وأنا سأتمسك بوعود الله، وأطالبه بها، وعداً وعداً:

بكسين أن أنسع أمام الله ما وعد به في سفر حزفيان النبي , وأقول له في دانة الحسس: أسست أنت النقائل «أعطيكم قبلهاً جديداً . وأجعل روحاً جديدة في داخيكو » (حز٣٦:٢٦).

#### أبن هو هذا الفلب الجديد ، الذي وعدت به يارب ؟

وأس هذه الروح الجديدة ؟ ساعتى بدارب واغشر لى ، إن فلت واذا تحت أفدامك: أست مدبوط ل بهذه الواعيد. وأذا سأطالك بكلامك... حقاً إلى مسكين وفقير ولا أصلك شيشاً . وفكنى أمسك مواعيدك . أملك عبتك انجائية التي وهبتنى إياها . أملك عبدك معين وقولك الإلهى: «من كل نجسالكم ومن كل أصنامكم أطهركم » . «أجعل روحى في داخسكم ، وأحملكم تسلكون في فرانضي » (حز٣٦) » . «أجعل روحى في داخسكم ، وأحملكم تسلكون في فرانضي »

#### ولعل الرب بقول : أعطينك قلباً جديداً ، فرفضت أن تأخذ !

أو العالمه بعثول « جعلت روحي في د خلك . ونكنك أحزنت الروح ، وأطفالت الروح ، وقاومت الروح » . فأنت الديون بهذا كله .

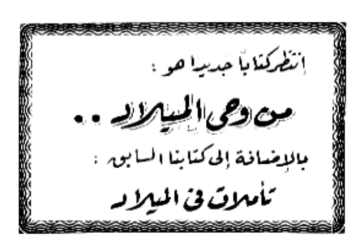
تعلم بنارب أنا أعشرف بهذا، ولكن لا تتركق لصعفاقي، وإن أعطأت، فلا تشركتي لخطايات، ولا تحاسبني عليها، وإضا إنقفتي منها، فأنت الذي قلت عن سلبىياتىنا: «مىن كىل نجاساتكم أطهركم». وأنت الذى قلت عن الإيجابيات «وأجمعكم تسلكون فى فرائفسى»، وأنا متمسك بكل هذا. وإن كنت أنا ضعيفاً عن حفظ ملكوتك فى داخى، وإن كنت مديونا لك ، إلا إلى أقول لك :

تقلد سيفك على فخذك أبها الجبار ، إسنله وانجح واملك .

العمل ليس عملي ، وإنما عملك أنت . نعال إذن واملك ... إنزع بنفسك الفلب الحجر ، ومنع القلب لجديد ،

واعطن أن أستسلم لعملك في ، كيا بستسلم المريض لمشرط الطبيب ، فيقطع منه ما يلزم قطعه ، ويصل ما يحسن وصله , وهو بلا يرادة ولا وعى تخت مشرطه , فلاكن يارب هكذا معك ، واعطني قلباً جديداً ...

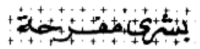






- ه بيشري منسرجه ...
- أسباب النسيح …
- نظرة مستبشرة ...
- أفرحوا الناس ...
- فيرج مهما كانت المثاعب ...
  - ترنيمة العاقي ...
- أبستربسنة الله المقبولة ...
  - الله سيننصرفيك ...
- الفرح صورة مشرقة للدين ..
  - أرجو لكـــم ...

مماضرة القيت بى الكاندائية ، لكبرى بالعبابسية ساء ١٩١٧١٢١٢١



### أود في بداية هذا المآم الجديد ، أن أكلمكم بكلمة أمل ورجاء ...

أود أن يشرق عليها هذا العام كنور، برسالة قرح من الساء. لأنه بميلاد ربنا يسموع المسبح، وُلد الفرح، ووُلد السلام، وكان ميلاد الرب بشرى فرح للجميع، وفي يوم ميلاده وقف الملاك يقول للرعاة:

### « ها أنا أبشركم بفرح عظم ، يكون لجميع الشعب »

« إنه ولد لكم اليوم ... مخلص » ( لو ٢ : ١٠ ، ١١ ) .

ها أنا أبشركم بفرح عظيم » ... في هذه العبارة تجد رسالة المسبحية كنها . تقد جاءت السبحية لكي تبشر الناس بالفرح العظيم الذي يكون لجميع الشعب . لذلك فكلمة إنجيل معناها بشارة مفرحة ، أخبار سارة .

وكمان الرسل ببشرون ، أى ينفلون هذه الأخبار السارة ... إن جميع الناس . فيقولون لهم : قد أنى الخلاص .

و يتوحمنا المعجمدات ، الذي هيأ الطريق أمام ربنا يسوع المسبح ، كانا يبشر الناس بأنه قد «اقترب ملكوت الله ، (مت ٢:٢).

ونحن كرجال دين ، ليس لنه .مل سوى أن نبشر الناس بهذا الفرح العظيم . ورسالتكم أنتم هى هذه ، أن تبشروا الناس بهذا الفرح ... وأن تفرحو معهم ... وأى فرح ؟

أن المسيح أتى بديانة مفرحة خجميع الدس ، تحمل لهم الخلاص.

وتحمل لهم الفداء ، وتكسر أبواب الجحيم ، وتفتح أبوب الفردوس...

أتى المسيح برسائة تشول للص وهو على الصليب « اليوم تكون معى في الضردوس» (لو٣٣) ٣٠)... رسالة تقول لرئيس العشارين الخاطىء، مثال الظلم والشر في جيله، تقول له: اليوم حدث خلاص لأهل هذا البيت، إذ هو أيضاً إبن لابرهم (لو١١).

إنها رسالة تبشر الأمم الغرباء ، البعيدين عن رعوبة الله في ذلك الحين ، الذين كانبوا محتنفر بن من إسرائيل ، فتقول عنهو : بأتون من المشارق والغارب ، و يتكنون ف أحضان إبراهيم... في ملكوت الله (مت ٨: ١١، لو٢٢: ٢٩). الدين عموماً هو رسالة مفرحة للناس، وبشارة فرح لهم.

# أسناب للمنس

« إفرحوا في الرب كل حين . وأقول أيضاً إفرحوا » ( في ٤ : ١ ) .

« إفرحوا في الرب » ( في ٣ : ١ ) . إفرحوا بالصلح الذي نم بين السهاء والأرض. إفرحوا في الرب يسموع المسيح، الذي أتى ليصالح المسمائيين مع الأرضين، ويجعل الإثنين واحداً، و بكل الندير بالجسد.

إفرحوا لأن خطاياكم ستمحى . والرب لا يعود يذكرها ( أو ٣١ : ٣٤ ) .

إفرحوا لأن الرب سبغسلكم ، فتبيضون أكثر من الثلج .

حقاً إنها بعشرى مضرحة للناس ... بشرى بالخلاص من خطاياهم، يقول فيها العرب \* أعطيهم قلباً ليعرفوني إلى أنا الرب، فيكونو في شعباً، وأنا أكون لهم إلماً، الأنهم يرجعوا إلى بكل قليهم » (أر ٧:٢٤).

به قول أيضاً « أجعل شر بعتى ف داخلهم ، وأكتبها على فلويهم» (أر ٣١). ٣٢). وماذا أيضاً بارب في كلامك المفرح هذا ؟ يقول :

« لأتى أصفح عن إنمهم . ولا أذكر خطبتهم بعد » ( أر ٣١ : ٣١ ) . حقّاً مبدارك هو البرب ، في كل عهوده الفرحة ، التي ذكرها في العهد القديم نبوءة عما سيفعله معنا في هذا العهد الجديد .

ونحسن في هذه السنة الميلادية الجديدة ، "بني نذكر فيها أنه قد ولد النا علمي هو التسيح الرب (أو ٢: ١١)، «يخلص شعبه من خطاياهم» (مت ١: ٢١).

بلذ لنا أن نذكر عمله المفرح ، كما رواد أشعباء النبي .

قال : روح الرب على ... وتحن نسأل : لماذا ؟ لأية رسالة ؟ فيجيب : مسحق لأبشر الساكين . أرسلني لأعصب منكسوى الفلب ، لأنادى للمسببين بالعنل ، وللمأسور بن بالإطلاق ،

لأنادى بسنة مقبولة الرب .

لأعزى كل النائحين ... لأعطيهم جالاً عوضاً عن الرماد ، ورداء تسبيح ، عوضاً عن الروح البائسة .

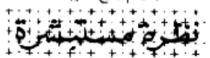
(أشي ٦٦ ; ٦ - ٣ ) .

تعم ما أجملها رسالة مفرحة ، تبشر المساكين والمنكسرى القلوب .

تنادى للمسبيين بالعنق ، وللمأسورين بالإطلاق ...

وكسمة المأسورين تعنينا كلنا ... فكلنا كنا في أسر إبليس ، مأسورين بالخطايا والذنوب . وكان الشيطان له سلطان ، قال عنه الرب لليهود « هذه ساعتكم وسلطان الظلام » (الو۲۲:۳۳) .

ثم جاء المخلص ، الذي ينادي للمأسور بن بالإطلاق، فهتف الملاك قائلاً للرعاة « ها أنا أبشركم بفرح عظم».



لذلك نريد في هذه السنة ، أن تكون لنا النظرة المستبشرة .

تكون لنا النظرة المتفائلة ، المعلومة رجاء ، التي دافئاً ترى الفرح في كل شيء... لأنه كشيراً ما ينوجد أشخاص بعقدون الأمور، ويشبعون البأس، ويغلفون أنواب الرجاء المقتوحة، ويكونون كالبوم التي تنعق منذرة بالخراب...!

وهؤلاء ليس لهم صوت الله لأن صوت الله يقول :

يشادى للمستبين بالعتق ، وللمأسورين بالإطلاق ، يبشر الساكين ، ويعطيهم فسرجياً عسوضياً عسن السنسج ، وفسلا ينقبون سنفسر أشبعيها، أينضياً :

ما أجل قدمى المبشر بالسلام ، المبشر بالخبر ، الخبر بالخلاص (أش ٢٠٥٢).

حقاً ما أجل أقدام البشرين بالخبر، البشرين بالسلام، الذين يغرسون الفرح في قسوب الساس، وينزعون الحزن من القلوب المكتئبة، ويجعلونها تمتنى، بالفرح... وهذه هي رسالة أولاد الله .

وقد كان هذا هو عمل السيح له انجد، يملأ الدنيا فرحاً وسلاماً، يهج قلوب الناس، ويسح كل دمعة من عبونهم (رؤ٧:٧٧). كان يجول يصنع خيراً ( أع ١٠ : ٣٨ ) .

يـفـرح قـلـب الـــــامـرية ، والمرأة الحناطئة ، والمضبوطة في ذات الفعل ، ويفرح قـلـوب الـعشارين والخطاة ، ويرفع معنوياتهم بأن يحضر ولائمهم . ويبشر الناس بأن النورقد أضاء في انظلمة ، وأنهم في فجر جديد .

وقد تعلم الرسل هذا الأسلوب من السيد المسيح، وإذا ببولس الرسول يقول «ثمر الروح: عبة، قرح، سلام...» (غل ٥: ٢٢).

### واضعاً الفرح في مقدمة ثمار الروح ...

و يندعمو الناس إلى انفرح الدائم ، قائلاً لهم « إفرحوا كل حين » ( انس ه : ١٦ ) ، «إفرحوا في الرب كل حين» ( في ٤ : ٤ ) .

أو ليس هذا أيضاً هو ما قاله اثرب لتلاميذ، «تفرح قلوبكم. ولا ينزع أحد فرحكم منكم» (يو ١٦: ٢٢). إذن انشروا رسالة الفرح.



### إرسموا إبنسامة على كل شفة. واغرسوا الأمل والرجاء.

لا تشبيعوا الكآبة , فإن الله لا ير يدكم أن تحيوا في كآبة , هذا الذي أرسل ملاكه ليبشركم بفرح عظيم ...

ولكن لعل إنساناً يسال : كيف يستطيع القلب أن يفرح ، وهناك أسباب كشيرة تدعوه إلى الحزن والتعب : أبواب مغلفة ، ومشاكل معقدة ، وخطايا تبعد عن الله ؟ ...

وأنا أقول إن الرجاء يحل كل هذا . فلنولوا للناس :

### كل مشكلة لها حل , وكل باب مغلق له مفتاح ...

وما أسلهل أن تكون لكل خطية توبة ، ولكل خطية غفران, وكل حصومة مع الله تساعد النعمة أن توجد لها صلحاً...

المذلك عبيشوا باستعرار في الرجاء . دربوا أنفسكم أن تكونوا كيا قال الرسول «فرحين في الرجاء» (رو١٢: ١٢).

### وكونوا أنشودة فرح فى قلوب الجميع .

لا تجعلوا إنساناً يبأس مهما كانت الأسباب , وإن سدت الأبواب أمامه , إفتحوا له طاقة من نبور , واعتظوه رجاء في كل فتروع الحياة ، مادية أو روحية , كونوا مشر بن بالخير ، ومبشر بن بالسلام...

#### قولوا لكل ضعيف : هناك فوة إلهبة تسندك .

وقولوز لكل خاطىء : إن الله مستعد أن يخلصك «الأن الله يوايد أن جميع الناس يخلصون ، وإلى معرفة الحق يقبلون » ( ٢ تى ٣ : ٤ ) .

قولوا له إن الله مستعد أن يساعدك: فروحه القدوس يعمل معك، وتعميته واقعة على بنابت تقرعه. وملائكة الله حالة حولك لتنقذك، وأرواح النديسين تشفع فيك. ووسائط النعمة ستأتى بفاعليتها.

كونوا رسالة رجاء ، ورسالة سلام ، وأفرحوا الكل.

#### قيموا الأبادي المسترخية والركب المخلعة ( عب ١٣ : ١٢ ) .

وقد أخذ معلمنا بولس هذه التصيحة من قول الوحى الإنهى في العهد القديم على المسان أشعياء النبي «شعدوا الأيادي السترخية. والركب المرتعشة ثبتوها. قولوا لخالق القلوب: تشددوا لا تخافوا. هوذا إلمكم ... هو سيأتي ويخلصكم» (أش ٣٠:٣٠٤).

أريحوا النباس من مشاعهم على قدر ما تستطيعون ، فهكذا كان يفعل السيد المسيح الذي قال:

« تعالوا إلى يا جميع المتعبن والثقيلي الأحمال ، وأنا أريحكم » (مت ١١) ٢٨). تعالوا إلى، فأنا قد جشت إلى العالم لأحل تعب الناس، كما قال عني أشعباء «أحزاننا حملها، وأوجاعنا تحملها» (أش ٥٣) ٤). نقد جثت لأبشر المتعبن بالراحة. أتيت لأعصب منكسري القلوب، لأبشر الساكن...

#### حتى القصبة المرضوضة، والفنيلة المدخنة ...

فسل عن الرب « قصبة مرضوضة لا بقصف ، وفتيلة مدخنة لا يطقء » ( مت ١٠: ٢٠) . إنه يعطس رجاء لمكل ، هذه القصبة الرضوضة يعصبها ، ردا نشتد وتستقيم ، وهذه الفتينة المدخنة قد ينفخ فيها فتعود وتشتعل...

إن السبد المسبح أراد أن يقدم لنا رسالة فرح ، ديانة فرح ... بشرى كنها رجاء ، بأن الملكوت قريب ، والخلاص قريب .

### إنى أعجب من الذبن نملكهم الكآبة في الجو الديني !

وقصبح الكات هي الطابع الذي تتعيز به روحياتهم باستعرار. ولا بجدون في الكشاب المفدس كنه من أوله إلى آخره، من التكوين إلى الرؤيا، من أول الاقي البعده خلق الله السموات والأرض الا إلى «أمين تعال أيها الرب يسوع الد. لا يجدون في كل هذا سوى قول سنيمان الحكيم «بكاتية الوجه يصلح الفلس» (جا ٧: ٣). في كل هذا سوى قول سنيمان الحكيم «بكاتية الوجه يصلح الفلس» (جا ٧: ٣). وإن أرادوا أن يضيفوا عليها شيئاً يضيفون «اطوني للناكين الآن » (انو ٣: ٣٠).

### حق البكاء والحزن في المسبحية ، تمزوجان بالفرح !

وقد قبال السبد المسبح لتلاميذه « أنتم ستحزنون ، ولكن حزنكم سبتحول إلى فوح ... عشدكم الآن حزن ، ولكنى سأراكم فتقرح قلوبكم ، ولا ينزع أحد فرحك مشكم » (يو ٢٦ : ٢٠ ، ٢٢ ) ، وما أجمل قول الفديس بولس الرسون ، اننى يلخص فها مناعمه وضبقائه هو وكل العاملين معه ، فيقول :

### كحزانى ، ونحن دائماً فرحون » ( ٢ كو ٢ : ١٠ ) .

انه فرح بمبز کل آولاد الله فی کل ظروف حیانهم، فرح فی ارب، فرح لا بستطق به وجمید ( ۱ بط ۱ : ۸ ) ، فرح من النوع افسامی ، فرح روحانی ، فرح بغی ، فرح لا بنتهی، فرح کل حین ...

# هن مجملاكانب المتاعب

حياة أولاد الله لا تخلو من المناعب ، لأنهم يحملون صليباً , ولكنهم يفرحون في وسط مشاعبهم . لأن المناعب شيء والحزن شيء آخر . السيد المسيح كان أمامه الصليب . ومع ذلك قبل عنه في الصليب وآلامه وغزيه دامن أجل السرور الموضوع ألمامه ، إحتمل الصليب مستهيئاً بالحزى » ( عند ١٧ ° ) . وقد قال بولس الرسول المذلك أمر بالضعفات والششاغ والضرورات والإضطهادات والضيفات الأجل المسيح » ( ٢ كو١٢ : ١٠ ) .

### أولاد الله يفرحون بالنعب ، إذ يرون في النعب إكليلاً ...

لا تنصغطهم المناعب ، بل يفرحون بها ، عارفين أن كل إنسان يتال أجرته من

الله بحسب تعبه ( ۱ كو ۳) ۸). والفديس يعقوب الرسول بقول الإحسوه كل فرح انا إخوقي، حينًا تقعون في تحارب متبوعة» ( يع ۲:۲).

وأولاد الله لا يترون في الشجارب والمناعب شيئاً من التخلى، بل يرون أن الله يفتقد بها أولاد، لكي يهيهم نعماً .

### الشهداء كانوا يفرحون ويغنون، وهم ذاهبون للإستشهاد.

كما كانوا يحيبون في فحرح ، كانوا في فرح أيضاً يستقبلون الموت ، شاعرين إن الرياطات التي شريطهم بهذا العالم الرائل قد تعزقت . لذلك فهم فرحون أن يلتقوا بالله ، وقرحون بالأكاليل ، وفرحون بإتمام جهادهم عنى الأرض ، وفرحون بالفوة التي جعلهم يشتون في الإدان...

### بولس الرسول كان فرحاً ، وهو في السجن .

الضيفة داغاً خارجهم ، لا يمكن أن تدخل إلى قلوبهم . لذلك فقلوبهم فرحة وفي عزاء ، لأن العزاء بأحدوث من داخلهم وليس من خارجهم ، وفي داخلهم يوجد الإيمان بالله الهلب الواصل الشهنم بالكل الذي قال الكتاب عن إعتمامه وعبته وحفظه :

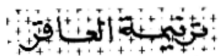
### « أما أنتم ، فحنى شعور رؤوسكم جميعها محصاة » (لو٢:١٢).

لا تستقط شعرة واحدة منها بدون إذن أبيكم ، الذي نفشكم على كفه ... الله الذي يحافظ حتى على العصافير، فلا يسقط واحد منها بدون إذنه، وألنم أفضل من عصافير كثيرة (مت١٠٢٠ ٢٩\_).

الذلك كان أولاد الله في كل ضغطاتهم، يغنون لنرب أغنية فرح، ويسبحونه تسبيحة جديدة... و بأخذون بركة هذه الضغطات.

قبيل عن الآباء الرسل الإثنى عشر ، بعد أن جلدوهم ، أنهم مضوا « فرحين لأنهم حسبوا مستأهدين أن يهانوا لأجل إسمه » ( أع ه : ٤٦ ) .

وأولاد الله كما يفرحون في المتاعب ، يفرحون مهما كانت العوامل الخارجية تدعو إنى اليأس ... كما في ترتيمة العاقر.



إنها قطعة عجيبة في الكتاب ، في نبوءة الشعباء ، تدعو إلى الرجاء العجيب ، وإلى النفرج بـالرب ، مهما كانت الفؤوف الخارجية . فهل هناك أصعب من ظروف العـاقر التي لا رجـاء لهـا في إنجاب البنين ! أنظر ماذا يقول الكتاب لها . يقول وهو يحمل لها بشرى الفرح :

> « ترغی أیت العافر التی لم نند . أشیدی بالترنم » ( أش ؛ ه ؛ ؛ ) . كیف تترنم هذه ؟ وما دواعی الفرح أمامها ؟ فیجیب :

> > ترنمی لیس بما هو کائن ، إنما بما سوف بکون ...

وما الذي سوف يكون يارب ؟ يجيب في رجاء :

« اوسعى مكان خيمتك ، ولنيسط شقق مساكنك » ،

« لا تمسكي . أطبلي أطنابك ، وشددي أوزادك » ،

« لأنك تعتدين إلى اليمين وإلى البسار » ،

و يرث نسنك أنمأ ، ويعمر مدنأ خربة » . ( أش جه ) .

ويختم الرب هده الأنشودة الجميلة بقوله :

لحيظة تركتك . وبمراحم عظيمة سأجعك » ( أش ٥٣ : ٧ ) .

إذن بالإيمان « أوسعى مكان خيمتك » . سيكون لك أولاد ، وسيكثرون ... وتستدين إلى اليمين وإلى اليسار... ألا يدعو هذا إلى الفرح ، فرح الرجاء ، الرجاء في وعود الرب . للذلك أولاد الله في فرحهم يكونون «غير ناظر بن إلى الأشياء التي تُرك ، بل إلى الني « ( ٢ كوء : ١٨ ) .

إنهم بغرحون لأنهم يحبون بالإنبان , وما هو الإنبان ؟ إنه : الثقة بما يرجى ، والإيقان بأمور لا ترى » ( عب ١١ : ١ ) .

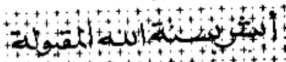
ونحن تشرح بهذا الذى لا يرى . وبالإبان نغى أيضاً بترنيمة هذ العافر، التى تكررت قصتها مع عاقر أخرى هى سارة إمرأة أبينا إبراهيم . ولم يكن لها ولد، حتى أنها حينا سسمعت وعد الرب، ضحكت في داخلها، وفي بأس قالت «أبعد قنائي يكون لي تنعم، وسيدى فد شاخ...» (نك ١٨: ١٢). ولكن غير المستطاع عند الناس ، مستطاع عند الله ( مو ١٠ : ٢٧ ) . هكدا قال الرب ( لو ١٨ ; ٢٧ ) ، ليجملنا نرجو ونفرح ...

ولكى يثبت هذا لأبينا إبراهيم وزوجته العاقر . قال له : نسنك سيكون كنجوم السماء وكرمل البحر . إن استطعت أن تعد رمل البحر ، تستطيع أن تعد نسلك إ

وكمأن سارة تنقول : أنه يهارب لسنت أجد إبناً واحداً فقط ، أفيكون لى نسل كعدد نجوم السهاء 16 هذا عجيب ... نعم ، في الرجاء «ترقمي أيتها العاقر التي لم تلد . أشيدي بالترنم ...

### لا يأس في الحياة مع الله ...

إنه الرب المعطى بسخاء ، الذي يفتح لنا كوى السهاء ، الذي يفيض من عبته ورعمايت على كل أحد ، الذي قال جشت لأعصب مشكسرى القلوب ، وأبشر المساكن ، وماذا أيضاً ؟ يقول :



ما همی انبشری الطبیعة التی تحملها فی هذه السنة الفهونة أمام الله ؟ ما همی بشراك بارب، وكل سنواتك مقبولة ؟

### جنت لأبشر شاول مضطهد الكنيسة بأنه سيصبر بوئس الكارز العظيم ... وجنت أبشر كتبرين من أمثاله:

أبشر موسى. الأسود ، القاتل السارق الشرير ، بأنه سيصير الفس موسى العظيم ، أب الرهبينية ، وصباحب البقيلب الحانى الطيب الوديع ... وأيضاً أبشره بأنه سيكون شهيداً...

جشت لأبشر أوغسطينوس الفاسد ، الذي تبكى عليه أمه ، بأنه سيصبح كنز الروحيات والتأملات الذي تنتفع به أجيال كثيرة .

جسَّت لأبشر مريم الـقبطية الزانية بأنه ستصبح سائحة فديسة، يتبارك منها الأنبا زوميا القس.

جئت لأبشر المسبين بالعتق ، والمأسور بن بالإطلاق .

جشت لأيشتركم بسنة سعيدة مقدمة مقبولة أمام الله، وأقول ككم إنه لا يوجد

شىء غبر مستطاع عنند الله... ولا توجد مشكلة يعصى حلها على الخالق العظيم، الذي يفتح ولا أحد يغلق (رؤ٣:٧).

جنت لأبشر الأرض المظلمة الخربة المغمورة بالمياه ...

الأرض التى قبل عنها في سفر التكوين إنها خربة وخاوية ومغمورة بالماء، وعلى وجه الخسر ظلمة (تك ١: ٢). جئت أبشر هذه الحزبة بأن روح الله يرف على وجه المبياه، وأن الله سيمنيرها، ويقيم فيها كل نفس حية، مع جنات وبساتين، ويجعل فيها أزهاراً وزنابق، ولا سليمان في كل مجده بلبس كواحدة منها...

وستكون هذه الأرض رمزأ لكل نفس خربة وخالية .

هذا هو الله انحب القادر ، وهذه هي بشارته المفرحة .

لذلك كل من يعقد الطريق أمامك ، لم يفهم الله بعد ...

الذى لا بذكر لك سوى الجحيم وجهنم والحذاب والبحيرة المتقدة بالنار والكبريت، ويعطيك صورة مسودة عن الأبدية، هذا لم يعرف الله بعد، وكلامه غير مقبول في بداية سنة جديدة، تر يد فيها بشرى طبية.

الأوقى إذن أن تبشركم بإفنا الطيب الحنون ، الذي غنى براحمه وإحساناته داود النبي ، فقال في مزمور ١٠٣ كلاماً جيلاً عبياً إلى النفس ، تقتيس منه قوله : بساركسي بنا في مستنى السرب ، ولا تنفسسي كمل إحسسانيات، » .

و يتذكر المراقل في فرح إحسانات الله إليه ، و يذكَّر بها نفسه فيقول : اللك بغفر حميع ذنوبك ،

الذي يشق كل أمراضك ، الذي يفدي من الحفوة حياتك ،

الذي يكلك بالرحمة والرأفة ، الذن يشبع بالحبر عمرك ،

فيتجدد على النسر شابك ( مز ١٠٣ ) .

ثم يدكر المرتل إحسانات الرب من جهة منفرة الحظايا ، فيقول: لا يحاكم إنى الأبد ، ولا يحقد إنى الدهر .

لم يصنع معنا حسب خطايانا ، ولم بجازنا حسب الثامنا

لأنه مثل ارتفاع السموت فوق الأرض ، قوابت وحمته على خانفيه

كَبْعِد النَّشرف عن الغرب ، أبعد عنه معاصية ...

إذن لبس هو إلهاً بنرصد الخطابا ، لبدخل الناس إلى جهنم ...

إن، رحيم ورؤوف ، طويل الروح وكثير الرحمة ، يتراءف على خائفيه ، كما يترأف الأب على بنيه . ومادام هكذا فلنفرح إذن بالرب .

صليدا إذن أن تغرج الناس ، لكى يطمئنوا إلى إله أخذ الذى لنا ، ليعطينا من الذى له . صار إبناً للإنسان ، ليجعلنا أولاداً لله ... هذا الذى أتى ليخلص شعبه من خطاباهم . «كلنا كفتم ضللنا . ملنا كل واحد إلى طريقه . والرب وُضع عليه إثم جيعنا » (أش ٢٥:٦).

هناك أشخاص أفكارهم سوداء ، كلها قسوة وعنف وعدم مغفرة . و يلقون ثيابهم السوداء على الله ، ليلبس كواحد منهم .

ولكن الرب ، كل ما فيه أبيض ناصع ، ما أبعده عن أفكار الناس السوداء . ونشكر الله أنه حنى الملائكة الذين ظهروا ، ظهروا بثباب بيض ، ثباب من نود.

إلها إلىه طبيب . وتأكد أنه سيفتح لك طريق الخلاص ، وأنه سيخلصك من جميع خطاياك .

إنه لا بد سبفتفدك ، ولو ق آخر الزمان ...

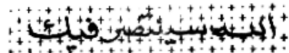
وُنُو فَى الْمُمْزِيعِ الأُخْيِرِ مِنِ اللَّيْلِ ، وَنُو بِعِدَ أَنْ يَضْطُرِبِ الْبِحْرِ، وَيَخْيِلَ إِلَيْكَ أَنَّ السفينة ستنقلب... إنه أن يتركك، بل ستدركك رحمته، ولو ساعة اللوت أو قبيل ذلك بقليل... نعم، أن يتركك.

إن كانت الخطية أقوى منك ، فرحمة الله أفوى من الخطية .

إن كانيت الخطيبة تزداد ، فالمنجمة تكثر جداً ... إن خفت من الذين قاموا عليك ، فاعرف أن «الذين معنا أكثر من الذين عبينا» (٢مل٢:٦)،

إنها نحم أن نعيش في فرح دائم ... تهم الأمواج ، وتهم الرياح ، وتسيل الأمطار، وتنزلزل الجبال ... أما نحن فتسبع الرب تسبيحة جديدة. تغنى أغنية جديدة اللرب . العباش في فرح «واسخين غير متزعزعين» ( ١ كو ١٥ : ٥٨)، واضعين في أنقسنا حقيقة هامة، وهي أن الله يتدخل في كل مشكلة، ليحنها .

الله بندخل . والله أفوى من العالم .



إِنَّ أَلَّهُ قَدْ عَلَبُ الْعَالَمُ . وقال لنا « في العالم سبكون لكم ضيق . ولكن ثقوا أنها قد غلبت العالم » (يو ١٦: ٣٣) . لقد غلبه في القديم وفي الحاضر وفي كل حين . وهو مستعد أن يغلبه في كل معركة روحية تقوم ضدك . إنه لا يشرك عصا الخنطاة تستقر على نصب الصديقين » (موجية تقوم ضدك . إنه لا يشرك عصا الخنطاة تستقر على نصب الصديقين » (موجية تقوم ضدك . إنه لا يشوك عصا الخنطاة تستقر على نصب الصديقين »

### أرقا يارب رحمتك ( مز ٨٤ ) . إمنحنا بهجة خلاصك ( مز ٥٠ ) .

جميسالة هلى عسبارة « بهجمة خلاصك » . إن الرب قد جاء يقدم الحلاص ، و يقدم معه أيضاً بهجة خلاصه . نذلك نحن نبشر بسنة مفرحة ، بسنة الله المقبولة...

### سنة يعمل الله فيها عملاً مفرحاً وقوياً ...

نبشر بهال قوى ، أقوى من العالم ومن الشيطان ومن الحنطية ... إله إنتصر في حروب أولاده في البقديم ، ويستنصر الآن، وفي كل زمان... إله يعطى المعبى قوة (أش ١٠ : ٢١)، ويجدد مثل النسر شبابه ... إله أفرح كل الذين نبعوه، وقادهم في موكب نصرته (٢ كو ٣ : ١١). هذه هي انبشري التي نقدمها في سنة جديدة .

### **فحاذر أن تنظر إلى العام الجديد بمنظار قائم ...**

حاذر أن تنظر إليه بنظار اليأس أو الخوف أو القلق ... ولا تظن أن الأبواب مسدودة موصدة. أفتح أذن حواسك مسدودة موصدة. أفتحنى أن تكون نفسك هي المسدودة. إفتح أذن حواسك الروحية ، لترى مراحم الله ومعونة الله وتفرح وتبتج . أو أطلب من أليشع النبي أن يصلى من أجل تلميذه جيحزى ، ويقول:

### إفتح بارب عيني الغلام ، فيرى ( ٢ مل ٦ : ١٧ ) .

وستىرى جبل الله مملوءاً خيلاً ومركبات ، فتطمئن نفسك وتفرح . ومتجد الرب قد فتح لك طريقاً في البحر فتفرح . وستسمع داود النبي يرفل في أذنيك قائلاً «نجت أنفستا مثل العصفور من فخ الشياطين . الفخ انكسر ونحن نجون » (مز ١٢٣). ستسمع هذا من فم داود فتفرح .

إن القوة الإلهية موجودة . ولكن بعوزك أن تراها .

لا تقل في بداية العام « لا توجد معونة » أو « أعطني بارب معونة »، إنما قل : أمطني يارب أن أرى المعونة الموجودة فأنجدك « أرنا يارب رحمتك » (مز٨٤).

إذن وسائمة هذه السنمة الجديدة ، هي أن نبشر بسنة الله المقبلة . تبشر الناس بغرج عظيم ، تبشرهم بخلاص الرب .

#### نبشر الضعيف بقوة غيط به من فوق ...

قبشر البيائس بالأمل والرجاء . وتبشر الخاطىء بعمل النعمة فيه ، و بافتقاده من الروح القدس ليتوب و يرجع إلى الله .

ا تبشر الكل بأن الله يجول يعمل خبراً ، يجول في كل مكان يشبع كل حي من رضاه ، ويسح كل دمعة يراها في عين كل إنسان .

هذه هي طريقة الرب ، الذي خلفنا للفرح ، وأعدنا ننعيم أيدي .

### لذلك فالأبدية هي مكان للنعيم . والأبدية تعمل فينا .

لقول عن الأبدية في صلواتنا « الموضع الذي هرب منه الحزن والكآبة والتنهد » . والأرض أيضاً مكان خلقه الله اللفرح « فرح المستغيمين يقنونهم » .

وعبـارة « إفـرحوا في الرب كل حين » ليست هي مجرد نصيحة ، إنها هي امر من الوحي الإلهي .

## العبرح صورة مشرقه الدين

إن سرت في طريق الله ، فعلكت الكآبة ، ستعطى صورة كنيبة عن الدين والحياة الروحية ، ويقول كل من يراك : سنا الإنسان كال هادئاً ومطمئناً ، وقلبه عامر بالحب والسلام ، ولكن منذ أن تدين صار متجهم الملامع ، عابس الوجد ، يسبر وهموم الدنيا كلها عل كتفيه ، وأحزان العالم كله فوق رأسه . وهكذا بعثرون بسببك ، ويخافون من الحياة مع الله ومن الطريق الروحي .

فلماذا هذا الإتلاف ؟ أعط الناس درساً بفرحك. علمهم أن:

### أولاد الله فرحون ، لأنهم وجدوا الله ، وعرفود وعاشروه .

إلهم فرحون بملكوت الله داخلهم ، فرحون بعمل الروح القدس فيهم . فرحون بمخروجهم من أمر إبليس وتخلصهم من خطايا عديدة . فرحون بالحياة اجديدة ، يستخديث مع الله، والشائمل في الإضبات. فرحون بانطلاق أرواحهم من سلطان الجسد والمادة. فرحون الأنهم صار تحت قيادة الله الباشرة، ونحت رعايته، وقد ذاقوا ونظروا ما أطبب البرب، واختبروا جال الحياة معه. وهم فرحون أيضاً لأنهم قد لبسوا ثوياً جديداً من الرب، بل قد لسوا المسيح (غل ٢٧١٣).

هذه هي أسباب الفرح بالرب التي فيشركم بها .

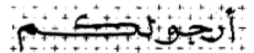
إن وضعت كل هذا في ذهنك فسيتفرج بالرب . أما إن ملكك الخوف من المستقبل ، والخوف من الحطية ، والخوف من السقوط ، فهذا دليل على أنك نسيت عمل بلغ معك ، وعمل فيه ، وبشراه لخلاصك . واعرف هذا إذن :

#### إن كل قلق وخوف واضطراب وبأس ، هو من عمل الشيطان .

هذا هو أسلوبه ، بر بد أن برعجك ويخيفك ، لكى استسمع له وتتوك جهادك العروجين، وتنقشل... قبلا تسمع له ، فنحل لا نجهل أفكار، ( ٢ كو ٢ ؛ ١٠ ) . أمه شمار الروح عهى فرح وسلام . اذلك لما بشر الملاكة عملاد المسبح قامو، :

#### « ... على الأرض السلام ، وفي الناس المسرة » .

فَـنَـشَكُـنَ الْمَسُوةَ إِذَنَ فَى قلوبِ النَّاسِ ، وَنَعْشَى فَ حِياةَ الفَرِحِ الدَّاثِمِ . نفرج بالرب كلِّ حين ، شاكر بن فى كل حين ، عنى كلّ شيء ( أف ه : ٣٠ ) .



أرحو لكو سنة سعيدة صاركة ثانته في الرب ، تكونون فرحين فيها ، محمودين من الحرجاء والهجة ، شاعر بن بعمل الله فيكم ، وهمل الله الأجلكم ... وشاعر بن أن قوة الله تنظللكم ، وأن يده قوق أيديكم ، تعملك بأيديكم ، وتعمل به ، وتفود خطواتكم إليه .

ويهذه الروح تستقبلون العام الجديد، وأنتم لستم وحدكم، وإنما ملت معكم، مصلبن أن يكون عامنا الجديد عاماً سعيداً مباركاً. وفي نفس:

نحن نعلم أنه حسما نكون ، هكذا يكون عامنا ...

كشير من أحداث وأخساره وتناريخه ، هي من ضعف عن ... بإمكان بنعمة الله العاملة فيمنا أن فلأ هذا العام خيراً و برأ... فيكون كذلك .

#### إن حياتنا في أيدينا . ليست مفروضة علينا (١)

تحمن الصماعها بحرية الإرادة الوهوية لنا من الله ، النسير في الطريق التي نشاه... فهكذا ترك الله لنا الحرية التي نظرريها مصيرنا...

وماذًا عن عمله الإلهي إذن في هذا العام ؟

إن العصمية مستعدة أن تعمل معنا الأعاجيب ، إن استسلمنا لعملها فينا ، ولم نقاوم الروح القدس الذي يرايد لنا الخبر.

لله بمرابعة لبذا الحيراء وابق أن نبرايده نحن كذلك ، فتتحد مشيئت مع مشيئة الله ا العصالحة... حسينشذ تنصير حياتك كننا خيراً... حتى إن صادفتنا عقبات أو تجارب أو ضيقات ، تكون كلها لمخير أيضاً .

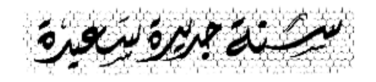
السندا محتاجين في حياتنا الروحية إلى من يتنبأ لنا كيف يكون عاصا الجديد. إننا نحن محتاجون أن نقحص قلو بنا النعرف.

قلوبنا هي مرآة المستقبل . هي انني ترسم صورة مستقبلنا .

الفلب الفوى النني هو نبوءة عن مستقبل فوي نقي.

والقلب الضعيف هو نبوءة عن مستقس ضعيف ,

فىلتصل إلى الله أن يعطينا قلوباً طاهرة وقلوباً صامدة . ولتطلب إليه من أجل بلدنا وتسعمها ، لمبكون هذا العام عاماً سعيداً , مهما حاول عدو الخير أن يعرقل عمل السعمة فيه . ليكن عاماً كله فرح . وكن عام وجميعكم بخير.



<sup>(</sup>١) هذه الصفحة هي من إفتياحية مجلة الكرزة في ١٩٧٥/١/٣ .



مختصرة عن مما ضربين ألقيتا في النكاندائيد الكبرى بالعباسية إحداهما مساء الجعة ١٢/١٤ ١٩٧١ ، والأخرى مساء الجعة ه١٩٧٧/٢١ باسم الآب والإبن والروح القدس ، الإنه الواحد آمين

با إخوق ، في بداية عام جديد ، أود أن نتذكر حقيقة هامة وهي : الحياة هي وقت . والذي يضيع وقته ، يضيع حياته .

كها أن الذي يستفيد من الوقت ، إنما يستفيد من حياته .

حياتك هي أيام وساعات ودفائق . وكما قال الشاعر :

دقات قلب المرء قائمة له ﴿ إِنْ الْحَيْسَاةِ دَفَاتُسَقَ وَلُوانَى

وأنها السيوم أود أن أقول لكم : كل عام وأنتم بخير . وها قد مضى عام ، ونحن نستقبي عاماً جديداً...

> ولست أدرى ، هل أبارك لكم في العام الجديد ، أم أعز يكم بمناسبة العام الذي مضى ... ؟!

خانسام المنقضى , هو عام من حياة كل إنسان قد انقضى ، هو جزء من حياته قد مضى , هو خطوة قد خطاها نحو الأبدية ، واقترب بها نحو العالم الآخر... هو سجل من صفحات حياته سوف يعطى حساباً عنه أمام الله وملائكته .

> وكل عام بمضى من حياتنا ، لا تستطيع أن نسترجعه مرة أخرى . أصبح أمرأ واقعاً ، مسجلاً علينا ، لا نستطيع تغييره .

ربيا كانت لدا في العام الماضي أخطاء : قد نندم عليها ، أو نتبرم بها ، أو نتركها ، أو نتبرم بها ، أو نتركها ، أو نتوب عنها وتغفر لنا . ولكن مع ذلك لا نستطيع أن نلغى حدوثها . لقد حدثت وانتهى الأمر ، ولا نستطيع أنْ نظير هذا أو ننكره . لقد أصبح تاريخاً ، ولم يعد في إمكاننا أن نتصرف فيه ...

لقد أنكر بطرس سيده . وتاب ، وغفرت نه هذه الخطية . ولكنها أصبحت تاريخاً . غفرانها لم يمنع أنها حدثت ، بل يثبت حدوثها

وقد عاش أوغسطيسوس حياة فاسدة . ثم ناب وتغيرت حياته إلى العكس. وأصبح كنزأ من روحيات . ولكن هذه التوبة وهذه القداسة لم تمنع ما قد نسجل في صفحات ناريخه...

لذلك علينا أن ندفق في كل دقيقة وكل نصرف.

فكل دقيقة هي جزء من حياتنا , وكل تصرف هو حزء من ناريخنا . وكل

دقيقة تمضى، لا تستطيع أن نسترجعها . وكل تاريخ لنا ، لا نستطيع أن تلغيه أو ننكر وقوعه . ولقد أعطانا الله العمر، لكى نستغله للخير، ونحب الله فيه ...

### وأعطانا هذا العام الجديد ، ليكون عاماً للحب والخير .

وإذا ضاع هذا العام بغير ثمر ، يكون هدف الله من إعطائه لنا لم يتحقق . ترى كيف سنسلك في هذا العام؟

#### هو صفحة ببضاء ، لم نكتب فيها شيئاً بعد .

ترى ما الذى سنكتبه فى هذه الصفحة من صفحات تاريخنا ؟ ماذا سنسجله على أنفسنا؟ ماذا سنحاسب عليه ، عندما يقول الله لكل منا «أنا عارف أحمالك» (روّا: ٢)؟ هل سنرضيه فى السنة المقبلة ، ونفعل مشيئته ، ونكون أفضل حالاً مما سبق؟

### هل سنعتبر العام الجديد ، وزنة نتاجر بها ونربع ؟

هـل سشكـون كـل دقيقة من دقائقه دسمة ومثمرة ، ومملوءة بالحتير والبركة ، لنا وللآخـر يـن ؟ أنـرانـا حر يصبن على كل دقيقة تمر من عمرنا ؟ وهل كل ساعة من حباتنا ثمينة في نظرنا ، عزيزة علينا ؟

### هل نعتبر أنفسنا مجرد وكلاء على هذه الحياة ؟

هذه الحمياة ، حياتنا ، ليست ملكاً لنا ، إنها هي ملك لله ، وهيها كنا . ونخن مجرد وكملاء عليها . إنها مجرد وديعة منه في أيدينا ، ينبغي أن نكون أمناء عليها ، وسنقدم حساباً عنها حجلة وتفصيلاً حينها يقول نكل منا «أعطني حساب وكالنك» (الو11:1) .

فلنراجع أنفسنا إذن ، ولننظر إلى حياتنا كيف هي ؟

### كل وفت تملوء بالخبر، هو الذي سيحسب من عمرنا .

هو الوقت الحي في حياتنا . أما الأوقات التي لا تستغل في الحتير، فهي ميتة ، لا تحسب من الحياة، بـل فـد تسبت غيرها معها . فعلى ذلك أسأنكم: كم هي الأوقات التي ضاعت من عمركم ولم تحسب لكم . وكم هي الأوقات الحسوبة من عمركم ، الحية المثمرة ؟

#### كم هي سنو حياتكم الحقبقبة على الأرض ؟

أنظروا إلى حياتكم ، وليسأل كل منكم نفسه : كم ساعة من العمر كانت فى مع الله؟ وكم ساعة كانت للشيطان وللمادة وللجسد؟ كم ساعة كانت مشمرة، خميرة، نميرة؟ لميتنا نواجه أنفسنا فى صراحة وصدق ونسألها : كم هو الوقت الذى كان علينا وضدنا؟

#### إلى أعجب بمن ببحث عن طريقة لقتل الوقت !

اللهى يقتل الوقت ، إنما يقتل حياته ، لأن حياته هى هذا الوقت . مثل هذ الانسسان الدى يبحث عن أية طريقة يقضى بها وقته ، لكى يمر أوقت عليه بلا مش ... مشل هذا الإنسان ، لا يشعر بأن هناك قيمة لحياته ! إنه يعيش بلا هدف ، وصلا رسالة . حياته رخيصة في عينيه ، لأن وقته رخيص في عينيه ، لذلك يبحث عن وسيلة يقتل بها وقته !

وعكس ذلك الذين يقدرون حياتهم ، فيكون وقتهم متمرأ .

هناك قديسون عاشوا فنرة قصيرة جداً على الأرض . ولكنها فنرة عجيبة التمر ، إقندرت كثيراً في فعلها .

كل دقيقة من حياتهم ، كانت لها قيمة , وكان الله يعمل فيها .

خيفوا مشالاً المذلك النقيديس يتوحمنا المعمدان : لقد بدأ رسالته وهو في سن الشيلائين، قبيل بدء خدمة السيد المسيح بستة أشهر، وانتهت خدمته باستشهاده بعد ذلك بقليل. كم كانت فترة خدمته إذن؟ حوالي سنة على الأكثر.

وفى هذه الفشرة القصيرة ، إستطاع أن بعد الطريق للرب ، وبهيم، له شعباً مستحداً، ويكرز بمعمودية التوبة، ويعمد آلافاً من الناس، ويشهد للحق وبموت شهيداً. ويستحق أن يدعى «أعظم من ولدته النساء» (مت ١١:١١)، كما دعى ملاكاً...

إن الشهور التي قضاها يوحنا في الحدمة ، كانت أثمن وأعمق بكثير من عشرات السخوات في حياة خدام آخرين . كانت أثمن وأعمق بكثير من عشرات السنوات في حياة خدام آخرين . كان وقته غالباً جداً ومثمراً ، ونافعاً لجينه كنه...

متوشالح الذي عاش ٩٦٩ سنة ، أطول عمر لإنسان على الأرض ، لم نسمع عنه أنه عمل أعمالاً عظيمة خلال مئات السنوات ، كبعض أعمال يوحنا المعمدان في شهور... أ والمعلكم وسط هذه الأمشة تسألون : ما هو أعجب وقت عرفه التاريخ في تأثيره وفاعـلــِــتـه، فـأجــِـبكـم إنها الثلاث ساعات التي قضاها السيح على الصليب، من السادسة إلى الناسعة :

#### ثلاث ساعات على الصليب ، كانت كافية لخلاص العالم !

لا يوجد بالنسبة إلينا ، وقت أثمن من هذه الساعات الثلاث ، التي فيها سفك السيد. المسيح دمه وقدم حياته كفارة عن خلاص العالم كله ... إن آلاف السنين لا يمكن أن تتوازن مع هذه الساعات الثلاث ، لتي كانت يركة لكل الأجيال من آدم إلى آخر الدهور، والتي عميت فيها خطابا العالم كنه ، التي حملها المسيح عمن آمنوا به ... حقاً هذه الساعات الثلاث لا توازيها أجيال البشرية كلها .

#### وجزء من هذ الساعات ، كان لخلاص اللص اليمِن .

إن كل العمر الذى عاشه ديماس النص ، لا يمكن أن يفارن بهذه الساعات التى قضاها مع المسيح على الصليب. وكن أنواع الدذة والسعادة التى تمتع بها في حياته، لا يمكن أن تقاس بالمحظة التى سمع فيها من قم الرب عبارة «اليوم تكون معى و الفردوس»... إنها أسعد خظة في حياته، عسره كمه لا يساويها.

#### حقاً إن مقابيس الوقت ، تختلف في طوفا وعمقها .

إن ساعات قليلة من حياة إنسانٍ ، قد تكون أطول وأعمق في متعولها ، من عمر كامل لإنسان آخر، سواء من جهة الخبر أو الشر، النقع أو الضرر...

ساعة من حياة بطرس الرسول ، كانت سبباً خلاص ثلاثة كاف .

وساعة عكسية في حيباة داود النبي ، أخطأ فيها ، وظل يبكي بسبها حياته كلها، ويبلل فرائبه بدموعه، وصارت دموعه شراباً له نهاراً وليلاً ...

#### وأنت : هل وقتك صديق لك أم عدو ؟ ...

هل هو تك أم علميك ؟ هل تكسب فيه الحياة أم تخسرها ؟ هل تنمو فيه روحياً ، أم ترجع فيه إلى الوراء؟ إسأل نفسك .

هل مرّ علميك يوم قلت عنه في ندم : لبت هذا اليوم أم يكن من حياق... فشاكل طول العمر هي من نتاج هذا اليوم ، الذي فيه ضيعت عمري...!

ومن الناحية الأخرى: هل مرعبك وفت آخر كان له تأثيره الجميل في حياتك وحياة الناس!

#### هناك أناس كانت حياتهم بركة لأجيالهم ...

لدرجة تجمعل بعض الناس بقولون ۱۵ لقد عشنا في زمن فلان ، عشنا في جيله وعاصروك وعاصروك ، فهل أنت هكذا ، بضرح النناس لأنهم عاشوا في أيامك وعاصروك وتناشروا بهك؟ هل لك تأثير في جيمنك، أو على الأقبل في دائرة معينة منه ، في كنيسة ، في خدمة ، في بند؟ هل لك وجود له تأثير وفاعلية و بركة؟ هل وقتك ترك خائمه على غيرك؟

كثيراً ما يرتبط الجبل بالشخص ، ويتسمى بإسمه ، كها قدا ... ليس في النطاق الروحي فقط ، بل والمدنى أيضاً .

فكتيرون بذكرون مثلاً عصر شكسير ، الشاعر المعروف ، دون أن يعرفوا الفادة النفين عاشوا في عصره ، إلا الفين إرتبط يهم ناريخه ، فأعطاهم ناريخه شهرة ... أو قد يتحدث البحض عن عصر مايكل أتجلو الرسام الإبطال المعروف ، دون أن بعرفوا البيابوات الفين عاشوا في زمنه ، أو الأباطرة الفين عاصروه . لقد كان هو أشهر من في الجيل كنه به ، لأن وقت ميشيل أنجلو ترك آثاراً عميقة إستمرت حتى جيدا هذا ...

نقول هذا عن هؤلاء الشهورين ، ونقول من الناحية الأخرى : هناك أشخاص آخرون ، عاشوا وكأنهم لم بولدوا !

قضوا فشرة على الأرض ، وكأنهم غير سوجودين ، كأنهم لم يخلفوا . لم يستفد العالم شيئاً من وجودهم ، وم يحدثوا تأثيراً حتى في الدائرة الضيقة التي عاشوا فيها ... كان وقتهم ببلا شمر ، لم يستنفلوه لمنفعتهم ولا لمنفعة أحد . لذلك صارت حياتهم فراضاً . فحاذروا أن تكونوا من هذا النوع ، بل إستفيدوا من وقتكم ، لبنيانكم وبنيان الآخر بن ... ولا أقصد أن يكون تأثيركم في المجتمع الذي تعيشون فيه ، هو من أجل لمفت الأنتظار ، إضا من أجل إيمانكم بأن تكون لكم رسالة ، في بناء ملكوت الله على الأرض ...

إن كانت أيامكم السابقة بهذا الفراء فطوباكم . وإن لم تكن فاهتموا من بداية هذا العام الجديد أن تكون حياتكم مشهرة، وأن يكون وفتكم غالياً، وله فاعليته...

### عام مشالي

لو كانت أسوام حياتكم تندفس فيا بينها ، فأى عام من هذه الأعوام يكون أفضلها؟ ... لا تتعبوا أنفسكم في فحص الناضي ، إنما ثبت هذا العام الجديد يكون هو الأفضل وهو العام المثالي .

لبت هذه السنة الجديدة تكون أحسن سنوات العمر.

وليننا نقول هذه العبارة في كل عام جديد يطل علينا .

وكرا يبدرب البعض أنفسهم على يوم مثالى بغضونه فى أجل وضع روحى، هكذا، خشبكن لنا تدريب العام المدن، لنجعل كل يوم من أيام هذا العام يوماً مثالياً، وكل ساعة فشكى ساعة مثالية.

فليعطنا الرب هذه النعمة ، له المجد الدائم إلى الأبد آمين .





باسم الآب والإبن والروح القدس الإله الواحد آمين

كيف تبدأ عاماً جديداً ؟ سواء كـان هـذا الـعـام ، هـو العام

الميلادى، أو العام القبطى في عيد النيروز، أو كان بداية عام في حياتك، في يوم ميلادك... أو بداية عام في خدمتك...

كيف تكون بداية روحية ... ؟ وكما نقول في صلوات الأجبية «فلنبدأ بدءاً حسناً» ...

هذه هي رسالة هذا الكتاب إليك: مجمعوعة مشاعر يقدمها إليك، ألقيت في

سهرات رأس السنة في الكاتدرائية المؤسية الكبرى.

إقرأها وعش بها . وليكن عامك عامل ماركاً سعيداً...

شنوده الثالث





